

## SUPPLEMENTS TO

## VIGILIAE CHRISTIANAE

Formerly Philosophia Patrum

# TEXTS AND STUDIES OF EARLY CHRISTIAN LIFE AND LANGUAGE

### **EDITORS**

J. DEN BOEFT — R. VAN DEN BROEK — A.F.J. KLIJN G. QUISPEL — J.C.M. VAN WINDEN

VOLUME XXXV



# THEORIA UNENDLICHKEIT AUFSTIEG

### PHILOSOPHISCHE IMPLIKATIONEN ZU *DE VITA MOYSIS* VON GREGOR VON NYSSA

VON

### THOMAS BÖHM



E.J. BRILL LEIDEN · NEW YORK · KÖLN 1996 The paper in this book meets the guidelines for permanence and durability of the Committee on Production Guidelines for Book Longevity of the Council on Library Resources.

### ISSN 0920-623X ISBN 90 0410560 3

© Copyright 1996 by E.J. Brill, Leiden, The Netherlands

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, stored in a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise, without prior written permission from the publisher.

Authorization to photocopy items for internal or personal use is granted by E.J. Brill provided that the appropriate fees are paid directly to The Copyright Clearance Center, 222 Rosewood Drive, Suite 910 Danvers MA 01923, USA.

Fees are subject to change.

PRINTED IN THE NETHERLANDS

Für

Petra

und

Lukas

### **INHALT**

| Vorwort                                                    | ΧI |
|------------------------------------------------------------|----|
| TEIL I                                                     |    |
| EINLEITUNG                                                 |    |
| 1. Einleitung                                              | 3  |
| 2. Stand der Forschung                                     | 9  |
| 3. Methodologische Überlegungen: Die philosophische Impli- |    |
| kation                                                     | 16 |
| TEIL II                                                    |    |
| DAS PROÖMIUM DER »VITA MOYSIS«                             |    |
| 1. Die Bedeutung des Proömiums für das Verständnis der     |    |
| Vita Moysis                                                | 27 |
| 2. Die Philosophische Hinführung zum Thema                 | 37 |
| 1. Bereich des Kontingenten                                | 37 |
| a) Quantität und Grenze                                    | 38 |
| b) Der Begriff der Tugend                                  | 47 |
| 2. Bereich des Absoluten                                   | 54 |
| a) Das Gute als Unbegrenztes                               | 54 |
| b) Die Bedeutung der Teilhabe für das menschliche          |    |
| Leben                                                      | 58 |
| 3. Das unendliche Streben                                  | 62 |
| 3. Die Protreptik in der Vita Moysis                       | 64 |
| TEIL III                                                   |    |
| PHILOSOPHISCHE IMPLIKATIONEN DER VITA<br>MOYSIS            |    |
| 1. Zu den Begriffen Theoria und Mystik bei Gregor          | 69 |
| 1. Theoria                                                 | 70 |
| a) Die Konzeption der Theoria bei Gregor                   | 70 |
| b) Philosophische Implikationen zur Theoria-               |    |
| Konzeption                                                 | 80 |
| 2. Zur Klärung des Begriffes »Mystik« bei Gregor           | 96 |
| a) Konvergenz und Divergenz christlicher und nicht-        |    |
| christlicher Mystik                                        | 98 |

VIII INHALT

| b) Ansätze zum Verständnis der »Mystik« bei Gregor  |     |
|-----------------------------------------------------|-----|
| von Nyssa                                           | 101 |
| 2. Zur Verbindung von Theoria und Unendlichkeit bei |     |
| Gregor                                              | 107 |
| 1. Die Unendlichkeit Gottes in Contra Eunomium      | 108 |
| a) Der Ansatz des Eunomius                          | 108 |
| b) Die Erwiderung Gregors                           | 123 |
| 2. Die Unendlichkeit in »De vita Moysis« und        |     |
| in »In Canticum Canticorum«                         | 137 |
| a) Der Ansatz Gregors                               | 137 |
| b) Die Konzeption Gregors - eine Polemik gegen      |     |
| Eunomius?                                           | 144 |
| 3. Ergebnis                                         | 148 |
| 3. Die philosophischen Implikationen der Unendlich- |     |
| keitskonzeption Gregors                             | 150 |
| 1. Platon                                           | 150 |
| 2. Aristoteles                                      | 157 |
| 3. Plotin                                           | 164 |
| 4. Die Bedeutung der Konzeption der Unendlichkeit   |     |
| für Gregors Philosophie und Theologie               | 171 |
| 1. Sprachtheorie und Theologie                      | 171 |
| a) Der Ansatz des Eunomius                          | 171 |
| b) Die Erwiderung Gregors                           | 187 |
| 2. Die »Überbrückung« der Unendlichkeit:            |     |
| Teilhabe und Anähnlichung                           | 199 |
| 5. Der Ort der Allegoria in Gregors philosophischem |     |
| Denken                                              | 212 |
| 6. Zusammenfassung                                  | 228 |
| TEIL IV                                             |     |
| TEILTV                                              |     |
| <b>DIE DREI THEOPHANIEN: EINE</b>                   |     |
| EINZELBETRACHTUNG                                   |     |
| 1. Einleitung                                       | 235 |
| 2. Erste Theophanie: Der brennende Dornbusch        | 238 |
| 3. Zweite Theophanie: Die Dunkelheit Gottes         | 248 |
| 4. Dritte Theophanie: Moses in der Felsspalte       | 256 |

| INHALT | IX |
|--------|----|
|        |    |

# TEIL V

| AUSBLICK                                                                         |     |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Gregors »Vita Moysis«: Eine grundlegende Schrift für die Theologie des Nysseners | 267 |
| ABKÜRZUNGS- UND LITERATUR-                                                       |     |
| VERZEICHNIS                                                                      |     |
| Abkürzungsverzeichnis                                                            | 273 |
| Literaturverzeichnis                                                             | 277 |
| Quellen                                                                          | 277 |
| Bibliographie zu Gregor                                                          | 286 |
| Sekundärliteratur                                                                | 287 |
| INDICES                                                                          |     |
| 1. Quellen                                                                       | 321 |
| 1.1. Altes und Neues Testament                                                   | 321 |
| 1.2. Antike Texte                                                                | 321 |
| 2. Namen                                                                         | 335 |
| 2.1. Antike                                                                      | 335 |
| 2.2. Moderne                                                                     | 336 |
| 3. Sachindex                                                                     | 342 |
| 3.1. Begriffe                                                                    | 342 |
| 3.2. Griechische Begriffe                                                        | 345 |

#### VORWORT

Gregor von Nyssa ist eine der einflußreichsten Figuren des vierten Jahrhunderts. Seine Einsichten in die verschiedenen Bereiche des christlichen Glaubens und nicht minder der christlichen Lebensgestaltung machten ihn zu einem Wegbereiter christlichen Denkens, der in seiner Bedeutung weit über die Antike hinausweist. Gregor hat aber nicht nur für die christliche Theologie selbst einen wichtigen Beitrag geleistet, sondern seine Auffassung vom christlichen Glauben wurde von ihm im ständigen Kontakt mit dem Bildungsgut, nicht zuletzt der Philosophie seiner Zeit ausformuliert. Der Grundsatz des »usus iustus« dieses Bildungsgutes ist keine bloß äußerlich bleibende Haltung Gregors, sondern ein zentraler Bestandteil für die verantwortbare Vermittlung christlichen Glaubens. Diesem Anliegen Gregors widmet sich die vorliegende Studie, die zeigen will, auf welchen philosophischen Grundanschauungen das Denken Gregors aufruht.

Diese Untersuchung ist die überarbeitete Fassung einer Dissertation, die an der philosophischen Fakultät der Ludwig Maximilians Universität München eingereicht wurde. Prof. Dr. Werner Beierwaltes hat die Entstehung wesentlich gefördert und kritisch begleitet. Ihm gilt mein besonderer Dank. Für viele Anregungen danke ich auch Herrn Prof. Dr. Reinhard M. Hübner (München). Diese Arbeit entstand auch in vielen Gesprächen und Diskussionen. Für die hilfreichen Hinweise möchte ich meinen Dank zu allererst an Prof. Dr. Charles Kannengiesser (Montreal, Canada) aussprechen, darüber hinaus auch an Peter Allenbacher (Mainz), Peter Beer (München), Bernd Dennemarck (Eichstätt), Roman Hanig (München), Dr. Franz Xaver Risch (Berlin), Dr. Thomas Spitzley (Duisburg) sowie Dr. Anton Thanner (Schwabhausen). Wesentliche Anregungen an der vorliegenden Arbeit verdanke ich Frau Dr. Henriette Meissner (Mainz), die durch ihren kritischen Blick und durch konstruktive Anteilnahme die Untersuchung gefördert hat. Nicht vergessen möchte ich die großzügige Unterstützung durch das Cusanuswerk (Bonn), das Stipendienreferat der Universität München und vor allem durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG, Bonn), die durch Anregungen von Herrn Prof. Dr. Gerhard L. Müller (München) und Prof. Dr. Gerhard Rottenwöhrer (München) ermöglicht wurde. Darüber hinaus gilt mein Dank den Herausgebern für die Aufnahme in die vorliegende Reihe. Und nicht zuletzt XII VORWORT

danke ich meiner Familie, die in einer nicht immer leichten Zeit die Arbeit begleitet hat. Ihnen, meiner Frau Petra und meinem Sohn Lukas, soll deshalb diese Arbeit gewidmet sein.

München, im September 1995

Thomas Böhm

## TEIL I EINLEITUNG

### 1 KAPITEL

### **EINLEITUNG**

Die »Vita Moysis« des Gregor von Nyssa findet in der Forschung aus verschiedenen Gründen starke Beachtung. Um nur einige zu nennen: In der »Vita Moysis« legt Gregor seine Philosophie und vor allem die Grundlagen seiner sog. Mystik dar. Dort wird besonders der Gedanke der »Epektasis« entwickelt. Anhand der »Vita Moysis« lassen sich die exegetische Methode Gregors wie auch seine Gedanken zu vielen Einzelthemen gut verfolgen. Mit anderen Worten: Die »Vita Moysis« ist eine der zentralen Schriften für das Verständnis des Nysseners.

Der vorliegende Beitrag will die grundlegenden Gedanken Gregors, eines der »philosophischen Köpfe« des vierten nachchristlichen Jahrhunderts, darlegen. Dabei zwingt die anhaltende Diskussion um den »christlichen Platonismus« zu einem Überdenken der Methoden. Im folgenden soll — abseits von philosophischer »Quellenforschung«— mit Hilfe einer Methode, die bisher so noch nicht in der Erforschung der frühchristlichen Literatur eingesetzt wurde, das philosophische Denken Gregors in der »Vita Moysis« überdacht werden. Es handelt sich dabei um die Methode der »philosophischen Implikation«.

Das Herausarbeiten der philosophischen Implikationen eines Gedankens bei Gregor bzw. von Strukturparallelen bedeutet, ein Verständnis dafür zu entwickeln, daß bestimmte Begriffe, z.B. »Teilhabe« oder »Anähnlichung«, eine philosophische Wertigkeit in sich tragen. Begriffe lassen sich nicht so von ihrem Inhalt trennen, als würden sie nur die Schale bilden, die den Inhalt umgeben. Gedanken werden stets begrifflich gefaßt und sind folglich von den Begriffen nicht völlig trennbar. Daraus ergibt sich: Wenn Gregor in seinem Kontext eine bestimmte philosophische Begrifflichkeit verwendet und dann neue Bedeutungen einführt, sind diese implizit durch das dem neuen Gedanken zunächst Fremde mitbestimmt. Die Methode der philosophischen Implikation will und kann also keine Quellenkunde oder eine bloße Anwendung philosophischer Termini auf Gregors Texte sein, sondern sie ist eine Bedingung für das Verständnis seines Denkens.

Ausgangspunkt der Untersuchung sind bestimmte Gedanken und Begriffe, die Gregor in der »Vita Moysis« verwendet und die meist auf einen ursprünglichen philosophischen Kontext verweisen. Es ist dabei zu unterstellen, daß Gregor diese Gedanken in aller Regel nicht durch eine direkte Lektüre und natürlich erst recht nicht durch eine historisch-kritische

Kontextanalyse im modernen Sinn übernimmt und für sich überprüft. Vielmehr kommen Gedanken vielfach gefiltert, adaptiert, durch andere philosophische Denker gebrochen - möglicherweise auch in einer Florilegiensammlung oder in den so beliebten Epitomen auf ihn und werden so auch von ihm verwendet. Dieser Vorgang kann als geschichtliche Filiation verstanden werden; das heißt, daß einzelne Gedanken geschichtlich in neuen Kontexten vermittelt werden. Dadurch können die ursprünglichen philosophischen Konzeptionen bei Gregor theologisch verdeckt sein. Ist dann aber das »Philosophische« bei Gregor nur Schmuck oder bloßes Bildungsgut? Wie ich meine, ist dies nachweisbar nicht der Fall. Gregor greift auf philosophische Traditionen zurück, weil er sie braucht, um für seine Begriffe ein kohärentes Gedankengebäude zu errichten und die christliche Theologie, so wie er sie versteht, damit zu durchdringen. Das heißt, daß das philosophische Moment die reflexive Struktur seiner Gedanken im ganzen erst ermöglicht und diese durchgehend mitträgt. Anders formuliert: Ohne diese philosophische Durchdringung ist Gregors Denken so nicht nachvollziehbar. Wie aber verhält es sich dann mit dem »Christlichen« bei Gregor? Gregor reflektiert selbst, wie in der Forschung gezeigt wurde, über seine Aneignung oder, wie er es selbst nennt, über seine »Chresis« der Philosophie. Dadurch trägt er selbst schon – wenn auch nicht in unserem heutigen historisch-kritischen Sinne - zur Herausarbeitung des Christlichen bei, weil die jeweilige Differenz von philosophisch bestimmtem Gedanken und biblisch orientierter Theologie »bewußt« gehalten wird. Wenn, wie im folgenden angestrebt, der jeweilige philosophische Kontext eines Gedankens, den Gregor verwendet, herausgearbeitet wird, werden die Konturen und das Profil des Denkers und insbesondere des christlichen Denkers, Gregor von Nyssa, besser greifbar, ohne daß er als genuiner Philosoph stilisiert werden müßte.

Dies möchte ich anhand zweier Beispiele kurz skizzieren:

1) Wenn Gregor z.B. bei der Behandlung des Begriffes »Grenze« im Proömium der »Vita Moysis« die Differenz von Kontinuierlichem und Diskretem einführt, verweist dies auf die ursprüngliche Verwendung dieser Unterscheidung bei Aristoteles. Das heißt allerdings noch nicht, daß Gregor unmittelbar auf die Kategorienschrift und die dort von Aristoteles dargelegten Gedankengänge und Differenzierungen zurückgegriffen hätte. Gregor steht vielmehr inmitten einer jahrhundertelangen Diskussion, die in seiner Zeit durch hervorragende Vertreter (Plotin, Porphyrius, Dexipp) fortgeführt wurde. Gerade am Beispiel der Kategorienschrift kann man vielleicht eine Vorstellung davon erhalten, wie die Vermittlung von

EINLEITUNG 5

»Philosophoumena« vor sich ging. Philosophen vieler Schulen hatten zu Gregors Zeit die Schrift des Aristoteles schon bedacht, zum Teil kommentiert und kritisiert, und sie war schlechthin zum Gemeingut des philosophischen Denkens geworden. Auch im Schulbetrieb wurde sie gelehrt, wovon noch die Isagoge des Porphyrius Zeugnis gibt; zur Zeit der arianischen Streitigkeiten wurden sogar öffentlich beim täglichen Einkauf die Subtilitäten der Trinitätslehre unter Verwendung der Kategorienlehre diskutiert. Wie kann man nun diesen schwer faßbaren Vermittlungsweg für das Verständnis Gregors fruchtbar machen? Hier zeigt sich die Stärke der vorgeschlagenen Methodik, da gerade das Erfassen der philosophischen Implikationen, unterschieden von einer rein historischen Quellenforschung oder der Zuordnung Gregors zu einer bestimmten Tradition bzw. der Unterstellung einer umfassenden philosophischen Bildung zu einer präziseren Beschreibung von Gregors Denken führen kann. Wenn nämlich Gregor die Unterscheidung von »Kontinuierlichem« und »Diskretem« einführt, ist zu untersuchen, auf welchen philosophischen Diskussion er dabei aufruht. Dadurch können die philosophischen Momente seines Denkens besser erfaßt werden und so letztlich ein genauerer Einblick in seinen philosophischen Horizont gewonnen werden.

2) Ähnlich verhält es sich mit dem für Gregor zentralen Begriff der ομοίωσις, der ebenfalls deutlich eine philosophische Herkunft erkennen läßt. Auch hier ist eine lange Wirkungsgeschichte festzustellen. Mit Hilfe einer Analyse der philosophischen Möglichkeiten, mit denen die òuoíωσις gedacht werden kann, d.h. dem Erfassen der philosophischen Implikationen, kann verdeutlicht werden, welche Bedeutung diesem Begriff für die Theologie Gregors zukommt. Es sei schon hier angemerkt, daß dieses Bedenken des philosophischen Hintergrundes dazu führen kann, auch im Terminologischen Altgewohntes aufgeben zu müssen. Zum Beispiel macht im Falle der ὁμοίωσις schon der Kontext in Platons Theaitetos (176b) deutlich, daß es sich nicht um eine Angleichung an Gott handelt, sondern daß der Mensch im Aufstieg zu Gott diesem ähnlich wird. Es läßt sich in der »Vita Moysis« erkennen, daß der Mensch auf seinem Weg zu Gott diesem nie »gleich« zu werden vermag, sondern nur »ähnlich«. Angemessener als »Angleichung« für die ὁμοίωσις ist deshalb im Sinne Gregors der Begriff »Anähnlichung«.

Aus diesem methodischen Ansatz heraus ergibt sich häufig eine sehr detaillierte Interpretation der für das Verständnis von Gregor relevanten Texte und Philosophen. Daß dies den Schwerpunkt dieser Arbeit ausmacht, soll aber nicht bedeuten, daß Gregor mit der »Vita Moysis« eine

komplexe philosophische Abhandlung auf dem Niveau eines Plotin oder eines Platon verfaßte, noch daß sie dazu gemacht werden soll, sondern es geht darum, einzelne, für das Verständnis der Schrift wichtige Gedanken in ihrem sachlichen Zusammenhang aufzuzeigen. So erst kann es zu einem angemessenen Verstehen Gregors kommen. Keinesfalls möchte diese Vorgehensweise als rein historische, positivistische Quellenforschung mißverstanden werden.

Wie sich diese Vorgehensweise und der *Skopos* dieser Arbeit in die bisherige Forschung einreihen, will zunächst das Kapitel »Forschungsstand« (Teil I,2) deutlich machen. Im Anschluß daran wird die methodische Reflexion zum Thema »christlicher Platonismus« vertieft werden (Teil I,3).

Darauf aufbauend, soll folgendes deutlich gemacht werden: Im Proömium nimmt Gregor die Themen der gesamten Schrift »De Vita Moysis« (VM) »in nuce« vorweg. Hier soll gezeigt werden, daß Rhetorik, Theologie und Philosophie ineinandergreifen (Teil II). Bei dieser Untersuchung ergibt sich, daß der Begriff θεωρία von zentraler Bedeutung ist, der deshalb eingehend beleuchtet wird. Dabei wird es sich zeigen, daß nach Gregor für den Menschen grundsätzlich eine Erfassung des Wesens Gottes ausgeschlossen ist, aber auch eine Einung mit Gott im Sinne Plotins. Obwohl Gregor ganz bestimmte philosophische, näherhin platonische Elemente für seine Theoria-Konzeption aufgreift, unterscheidet er sich deutlich, wie nachzuweisen sein wird, von dieser Tradition hinsichtlich der Möglichkeit eines Zugangs zum Wesen Gottes (Teil III, 1.1). Dies hat dann weitreichende Folgen für die in der Forschung häufig vertretene Ansicht, man müsse Gregors Theologie (z.B. die ἐπέκτασις) mystisch verstehen, ohne daß dies hier ausdiskutiert werden könnte (Teil III, 1.2).

Die Überlegungen zur Theoria bei Gregor ergeben eine enge Beziehung zur Unendlichkeit Gottes, die Gregor, wenn auch nicht ausschließlich, in Abgrenzung zu Eunomius entwickelt. Obwohl der Unendlichkeitsgedanke bei Gregor bereits eingehend erforscht wurde, ist ein erneuter Blick auf »Contra Eunomium« (Eun) und die »Vita Moysis« nötig, da VM chronologisch in die Nähe zu Eun gerückt wurde. Speziell für die Unendlichkeit Gottes werden sich jedoch zwischen Eun und VM so deutliche Unterschiede feststellen lassen, daß eine Vordatierung von VM in die eunomianische Kontroverse wenig plausibel erscheint (Teil III, 2.1 bis 2.3). Eine eingehende Untersuchung von Gregors Konzeption der Unendlichkeit Gottes in seinen Texten wird zeigen, daß sich Gregor zwar deutlich von den entsprechenden Überlegungen Platons und Aristoteles' unterscheidet, daß aber gerade Plotins Ansatz der Unendlichkeit des

EINLEITUNG 7

Einen die Konturen des Verständnisses Gregors z.B. in VM deutlicher hervortreten läßt. Wenn aber Gregors Verständnis der Unendlichkeit von Plotin her verständlich wird, dann hat Gregor gerade nicht mit der metaphysischen Tradition in dem Maße gebrochen, wie dies von mancher Seite hervorgehoben wurde (Teil III, 3.1 bis 3.3).

Die Frage nach der Theoria ist aber nicht allein auf die Unendlichkeit Gottes beschränkt, sondern umfaßt zugleich die verschiedenen Möglichkeiten eines Zugangs des Menschen zu Gott. Gregor erörtert dies u.a. anhand der Anähnlichung des Menschen an Gott und den sprachlichen Bedingungen, unter denen die Anähnlichung und Unendlichkeit gefaßt werden können. In Abgrenzung zu Eunomius betont Gregor im Anschluß an die stoische Sprachtheorie, daß das Unendliche mit der Sprache nicht erreicht werden kann und die Sprache begrenzt ist. Die positive Funktion der Sprache besteht für Gregor darin, daß sie Differenz beschreibt und die in sich differente Sprache z.B. durch Bilder und Metaphern über sich selbst hinauszuweisen vermag (Teil III, 4.1). Weiterhin ergibt sich, daß die Ausführungen Gregors zur Sprache und Unendlichkeit nicht als ein isoliertes Konstrukt angesehen werden können, sondern daß sie in eine Lebensform eingebettet sind, die als Teilhabe, Anähnlichung oder »Bild Gottes« beschrieben wird. Zuletzt zeigt ein Vergleich von Gregor und Plotin, daß zwar beide betonen, der Mensch müsse in einem Prozeß der ἀφαίρεσις versuchen, zu Gott zu streben; im Gegensatz zu Plotin ist aber für Gregor ein »Erreichen« Gottes nicht möglich und die Anähnlichung an Gott läßt sich nicht als eine Selbstvervollkommnung verstehen; vielmehr setzt der nie endende Aufstieg zu Gott im Sinne Gregors die Gnade voraus (Teil III, 4.2).

Im Mittelpunkt des sog. philosophischen Denkens des Gregor von Nyssa steht immer das >tugendhafte Leben bzw. der Beitrag, den das philosophische Denken dazu leisten kann. Diese Lebensform, die Anähnlichung an Gott, wird durch die Auslegungsmethode (Allegorese der Bibel) unterstützt. In diesem Sinne kann man die Allegoria als Theoria verstehen. Obwohl das Thema der allegorischen Auslegung schon intensiv Gegenstand der Forschung ist, ist dieser bei Gregor wichtige Aspekt für VM noch nicht ausreichend untersucht worden. Das Ziel dieses Kapitels (Teil III, 5) ist es, eine größere Klarheit des Zusammenhangs zu erreichen.

Diese für Gregor zentralen Gedanken — Unendlichkeit, Sprache, Anähnlichung, Interpretation der Schrift, die sich alle zusammen als verschiedene Momente der Theoria verstehen lassen — spielen in der »Vita Moysis« eine wichtige Rolle. Exemplarisch wird dies durch die Interpreta-

tion der zentralen Stellen der Vita Moysis deutlich, nämlich den Theophanien (Teil IV). Eine Untersuchung dieser Texte wird zum Abschluß zeigen, daß Gregor in der Tat einen geschlossenen Entwurf vorgelegt hat, dessen verschiedene Momente von philosophischen Sachfragen, Denkund Sprachformen mitbestimmt sind.

### 2. KAPITEL

### STAND DER FORSCHUNG

Auf die Bedeutung von drei Bereichen für das Verständnis von Gregors Schriften im allgemeinen hat vor allem H. Dörrie in seinem wegweisenden Aufsatz »Gregor III (Gregor von Nyssa)«<sup>1</sup> aufmerksam gemacht: die exegetische Methode, die Frage nach den theologischen Gegnern und die Bedeutung der Philosophie für Gregor.

Dörrie betont für den ersten Bereich, daß im Sinne Gregors die allegorische Methode notwendig sei, um den in den Worten der Hl. Schrift verborgenen, tieferen Sinn δι΄ ὑπονοίας zu entschlüsseln.<sup>2</sup>

Für den Aspekt der theologischen Gegnerschaft verweist Dörrie besonders auf die Arianer. Eunomius griff mit Vehemenz den Bruder Gregors, Basilius von Caesarea, an, und zwar kurz vor dessen Tod, so daß sich Basilius selbst nicht mehr zur Wehr setzen konnte. Eine Verteidigung seines Bruders übernahm Gregor in *Contra Eunomium*.<sup>3</sup>

Schließlich geht Dörrie auf die philosophische Bildung Gregors ein. Die Theurgik im Sinne des Iamblich werde von Gregor völlig abgelehnt, genauso wie die Einung mit dem Einen, wie sie Plotin beschreibt.<sup>4</sup> Vielmehr spreche Gregor von dem dauernden Streben nach Gott, von ὁμοίωσις<sup>5</sup>, nicht aber von ἔνωσις. Das Ziel sei die Nachahmung Christi.<sup>6</sup> Nach Dörrie kennt Gregor von Nyssa zwar den Platonismus und die Stoa<sup>7</sup>, zitiert deren Vertreter aber oft aus dem Gedächtnis, so daß ein philologischer Nachweis der Quellen zumeist unmöglich sei.<sup>8</sup> Damit gelinge es Gregor zum einen, daß er auf längst Gewußtes rekurrieren, zum anderen, daß er Unchristliches ausschalten könne.<sup>9</sup> Im besonderen geht Dörrie auf das Verhältnis Gregors zu Porphyrius ein. Auch wenn sich Gregor z.B. in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 863-895.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 878f. Zur Übernahme der allegorischen Methode durch Philon bzw. Origenes aus dem paganen Bereich vgl. H. DÖRRIE, 1974, 121-138; weiterführend F. BUFFIERE, 1973; J. PÉPIN, 1987 sowie allgemein zum rechten Schriftgebrauch CHR. GNILKA. 1984. zu Gregor bes. 76-79; zu Philon vgl. auch B. BOTTE. 1963, 173-181.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 873f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 880. H. DÖRRIE verweist hier zusätzlich auf den Aspekt der Einung des Einen bei Ammonius Sakkas; die Problematik eines einigermaßen gesicherten Zuganges zu dessen Lehre zeigt H.-R. SCHWYZER (vgl. H.-R. SCHWYZER, 1983). Darauf kann hier jedoch nicht eingegangen werden.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. z.B. Cant 12, p. 352,15-17.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 880.

Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 884.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 885 mit dem Beispiel: Cant 1, p. 25,6-10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 885.

De virginitate<sup>10</sup> bezüglich der Reinheit des Lebens in Stil und Wortwahl eng an Porphyrius<sup>11</sup> anschließe, so mache er doch von den typisch porphyrianischen Wendungen keinen Gebrauch.<sup>12</sup> Wenn überhaupt bei Gregor von einem Platonismus gesprochen werden könne, dann lediglich von einem völlig verchristlichten.<sup>13</sup> Wie ist nun der Forschungsstand zur Vita Moysis hinsichtlich dieser von Dörrie hervorgehobenen Bereiche einzustufen?

»De Vita Moysis« ist seit einigen Jahrzehnten Gegenstand intensiver Forschung<sup>14</sup>, die die von Dörrie aufgezeigten Bereiche behandelt. Ein Überblick über diese Forschung zur »Vita Moysis« (VM) läßt jedoch aus philosophisch-theologischer Sicht vor allem drei Desiderate erkennen:

1. Die Verwendung der Allegorese wurde in der Forschung nicht hinreichend dargestellt. Man erklärte die Allegorese in der Schrift VM

11 Vgl. Vita Plotini 22,13-63.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Virg 23, p. 339,1-11.

Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 887. Dies gelte trotz der Ausführungen von P. COURCELLE (P. COURCELLE, 1967, 402-406; dazu auch J. DANIÉLOU, 1967, 395-401). Weiterführend H. DÖRRIE, 1976, 21-42.

Eine solche Gegenüberstellung, wie sie H. DÖRRIE hier vornimmt, ist äußerst problematisch, wie die gesamte Untersuchung zeigen wird.

13 Dies wendet H. DÖRRIE gegen H.E. CHERNIES (H.E. CHERNIES (1971) ein (197

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Dies wendet H. DÖRRIE gegen H.F. CHERNISS (H.F. CHERNISS, 1971) ein (vgl. H. DÖRRIE, 1983, 893).

Es fällt auf, daß A.M. RITTER auf einem Kolloquium zu »Gregor von Nyssa und die Philosophie« die Schrift *De vita Moysis* unter dem Aspekt der Gnadentheologie behandelt, ohne eingehend philosophische Fragestellungen aufzugreifen (vgl. A.M. RITTER, 1976, 195-239). Der einzige philosophische Verweis besteht in einem Zitat des einflußreichen Aufsatzes von W. Pannenberg (vgl. W. Pannenberg, 1967, 296-346; dazu A.M. RITTER, 1976, 199 Anm. 21). Gegen Pannenberg wurden jedoch schwerwiegende Bedenken eingebracht, so von C.J. De Vogel, die auch in Auseinandersetzung mit H. Dörrie für eine verantwortbare Vermittlung der beiden Denkformen »griechische Philosophie« und »christliche Theologie« plädiert (vgl. C.J. De Vogel, 1985, 1-62; dazu auch eine Besprechung von W. Beierwaltes, 1989, 23-27 sowie W. Beierwaltes, 1988, 43). Kritisch Stellung zu W. Pannenberg nimmt auch die Arbeit von G.C. Stead (vgl. G.C. Stead, 1986, 349-371). Zur gesamten Problematik vgl. Th. Böhm, 1991, 274-285.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Umfangreiche bibliographische Hinweise zum Forschungsstand von »De vita Moysis« finden sich bei M. ALTENBURGER und F. MANN (vgl. M. ALTENBURGER / F. MANN, 1988, bes. 273f und Ergänzungen 364-374). Für die philosophische Fragestellung können zwei Publikationen, die bei M. ALTENBURGER / F. MANN angeführt sind, vernachlässigt werden, die sich ausschließlich mit georgischen Übersetzungen der Vita Moysis beschäftigen (vgl. G. PERADZE, 1930, 91; P.M. TARCHNIŠVILI, 1955, 138). Kritische Editionen liegen von J. DANIÉLOU (<sup>2</sup>1955; <sup>4</sup>1987), H. MUSURILLO (1964; <sup>2</sup>1991) und M. SIMONETTI (1984) vor; gegen die Editionen von DANIÉLOU und MUSURILLO werden von M. SIMONETTI zu Recht Bedenken eingebracht (M. SIMONETTI, 1982, z.B. 348 und 350; dazu auch Th. BÖHM, 1992a, 465f). Für die Ausgaben müssen ferner die Hinweise bei R. RIEDINGER (vgl. R. RIEDINGER, 1970, 161-173) und F. BLASS (vgl. F. BLASS, 1880, 34f) beachtet werden. Ich zitiere wie üblich nach GNO (ed. H. MUSURILLO). Wo nötig, werde ich die verschiedenen Lesarten diskutieren. Die neue Übersetzung und Einleitung von T.H. MARTÍN-LUNAS war mir nicht zugänglich (T.H. MARTÍN-LUNAS, 1993).

hauptsächlich in Abgrenzung zur sog. antiochenischen Exegese. Im Fall von VM sei ihr Sinn entweder in der Auslegung einzelner Stellen oder in der Funktion als »Lückenbüßer« zu suchen, falls die haggadische Exegese scheitere.

- 2. Was den theologiegeschichtlichen Aspekt betrifft, so versuchte man diesen in der Forschung einerseits werkimmmanent aufzuarbeiten, andererseits betonte man den Zusammenhang mit der eunomianischen Kontroverse. Dabei wurde aber im Falle des Eunomius die genaue Entwicklung der theologischen Spekulation zu wenig beachtet und die philosophischen Implikationen sowohl der eunomianischen als auch der gregorianischen Position nur im Ansatz behandelt.
- 3. Besonders auffällig ist, daß man bisher philosophische Fragen nicht eingehender diskutiert hat.

Was den ersten, von Dörrie genannten Aspekt, die Allegorese, betrifft, wird in der De vita Movsis-Forschung zunächst auf zwei von Gregor getrennte Bereiche aufmerksam gemacht, nämlich die ioτορία und die θεωρία. Nach J. Daniélou ist die Historia ganz im Sinne haggadischer Exegese, im Anschluß an Philons Leben des Mose, abgefaßt. 15 Dem stehe im zweiten Teil von VM die typologische Exegese gegenüber. 16 Auffällig ist hier, daß Daniélou die Typologie wie auch die Allegorese nicht positiv bewertet, sondern beide als Derivate der haggadischen Exegese erscheinen läßt: »Die Allegorie ist das Ergebnis der Haggada, wenn sie in ihrer erbaulichen Absicht scheitert.«17 Über diese Bestimmung der Exegese geht M. Simonetti lediglich insofern hinaus, als er stärker als Daniélou die Abhängigkeit Gregors von Origenes betont, der einer der Wegbereiter der Allegorese im christlichen Bereich war. Dabei hebt Simonetti hervor, daß Origenes drei Schriftsinne kenne, nämlich den literalen, den moralischen und den spirituellen<sup>18</sup>; dagegen unterscheide Gregor nur zwischen dem literalen und dem allegorischen Sinn. 19 Zusätzliche Aspekte werden darüber hinaus von R.E. Heine eingebracht, der einerseits zu zeigen versucht, daß Gregor mit der allegorischen Interpretation der Schrift Eunomius

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. J. DANIÉLOU, 1963, 289-299.

Vgl. J. DANIÉLOU, 1963, 299-306 mit reichen Beispielen aus der Vita Moysis.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> J. DANIÉLOU, 1963, 297. Ihm schließen sich im wesentlichen auch I.G. GARGANO (vgl. I.G. GARGANO, 1970, 131-158) und E. MOUTSOULAS an (vgl. E. MOUTSOULAS, 1969, 465-485).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. Origenes, Princ 4,2,4 - 4,3,15, p. 708-780.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. M. SIMONETTI, 1982a, 401-418. An dieser Stelle ist auch C.W. MACLEOD zu erwähnen, der für die Vorrede zu *De vita Moysis* einige Anklänge an die theologische und philosophische Tradition aufzeigt (vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 183-191; ferner L.F. MATEO-SECO, 1993, 25-31).

diskreditieren möchte, obwohl es nicht sicher erscheint, ob Eunomius selbst die Allegorese abgelehnt habe. <sup>20</sup> Andererseits habe Gregor die Allegorie hauptsächlich in Opposition zur »antiochenischen Schule« verwendet, besonders gegen Diodor von Tarsus, Johannes Chrysostomus und Theodor von Mopsuestia. <sup>21</sup>

Als Ergebnis der bisherigen Forschung zur exegetischen Methode Gregors bleiben vor allem zwei negative Bestimmungen der Allegorese, so weit sie VM betreffen: 1) Die Allegorese ist erst dann sinnvoll, wenn die Haggada scheitert. 2) Die Allegorese wird in Opposition zu theologischen Gegnern betrieben. Worin besteht jedoch die *positive* Bestimmung von Allegorese in der Schrift *De vita Moysis*? Eine genaue Erklärung dieses Fragenkomplexes ist in der Forschung zu VM noch nicht ausreichend geleistet.<sup>22</sup>

Das zweite und dritte angesprochene Desiderat der Forschung betrifft die Interpretation von *De vita Moysis* in theologiegeschichtlicher und philosophischer Hinsicht. Hier fällt zunächst auf, daß sich die meisten Interpreten speziellen Themen dieser Schrift widmen und diese werkimmanent behandeln, so z.B. das Wegemotiv.<sup>23</sup> Breiter angelegt ist die Untersuchung der Schrift VM von E. Ferguson, der sein Augenmerk auf die drei Theophanien richtet. Den Ausgangspunkt bildet bei ihm die Bestimmung der åpetή als Wissen Gottes und zugleich als richtiges Verhalten im Sinne einer Lebensform.<sup>24</sup> Dies wendet Ferguson auf alle drei Theophanien

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1984, 365.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1984, 366-368; zur antiochenischen Exegese vgl. CHR. SCHÄUBLIN, 1974, bes. 84-155 und TH. BÖHM, 1991, 232-234.

Diese Feststellung trifft unbeschadet der Tatsache zu, daß einige Interpreten zu zeigen versuchen, daß Gregor alttestamentliche Stellen typologisch auf Christus bezieht (vgl. z.B. H.R. DROBNER, 1990, 275-281). Damit ist nämlich nur die Anwendung einer Methode expliziert, nicht jedoch deren spezifischer Sinn, d.h. die Frage, warum die Allegorie als solche notwendig mit dem Begriff des Aufstiegs korrespondiert (vgl. dazu z.B. L.F. MATEOSECO, 1993, 51). Die obige Feststellung trifft auch trotz der Untersuchungen von M.N. ESPER zu (vgl. M.N. ESPER, 1979; ausführlich dazu Teil III, 5).

Vgl. P.F. O'CONNELL, 1983, 301-324. P.F. O'CONNELL arbeitet zwar zu Recht heraus, daß das Wegemotiv nicht nur den Aufstieg des Moses betrifft, sondern zugleich die Wanderung des Volkes Israel (darin unterscheidet er sich wesentlich von M. MEES [vgl. M. MEES, 1976, 317-335]); die gesamte Interpretation O'CONNELLs ist jedoch von der Thematik »Apostolizität und Sakramentalität« (z.B. Eucharistie; vgl. P.F. O'CONNELL, 1983, 311) beherrscht.

Auch A.M. RITTER behandelt VM vor allem unter einem Gesichtspunkt, den der Gnadentheologie (vgl. A.M. RITTER, 1976, 195-239). Ähnliches gilt für die Beiträge von C. PERI, 1974, 313-332; M.A. BARDOLLE, 1984, 255-261; E. JUNOD, 1978, 81-98; A.W. ANDERSON, 1961.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. E. FERGUSON, 1976, 308.

an.<sup>25</sup> Betrachtet man diese Ausführungen von Ferguson allerdings näher, dann bleibt er bei seiner Interpretation sehr nahe am Text, ohne eine weitergehende Betrachtung des philosophischen Hintergrundes einzubeziehen.<sup>26</sup>

Weit über die bisher angeführte Literatur geht Heine hinaus.<sup>27</sup> Er versucht erstens zu zeigen, daß die späte Datierung, die Daniélou vorgeschlagen hat (392 n. Chr.), nicht zutreffen könne; vielmehr gehöre VM in eine sachliche und zeitliche Nähe zu *Contra Eunomium*.<sup>28</sup> Zweitens sei VM nicht als ein Werk für Mönche, sondern für die priesterliche Ausbildung verfaßt, wobei sie aber eine Gelegenheitsschrift darstelle.<sup>29</sup> Drittens habe Gregor VM in weiten Teilen in Auseinandersetzung mit dem zeitgenössischen Origenismus und in Modifikation der origenistischen Theologie verfaßt.<sup>30</sup> Und schließlich wende sich Gregor trotz des unpolemischen Tones gegen Eunomius.<sup>31</sup>

Für Heine steht die Gegnerschaft zu Eunomius, nicht hingegen der philosophische Aspekt von VM im Vordergrund.<sup>32</sup> Auf philosophische Fragestellungen geht er somit erklärlicherweise nur gelegentlich ein. Daß hier noch philosophische Fragen offen bleiben, kann an Heines Interpretation der dritten Theophanie deutlich werden: »Gregory's awareness that he is transcending the Platonic polarity of mutability and immutability and even

Vgl. E. FERGUSON, 1976, 308-311; vgl. darüber hinaus auch M. HARL, 1978, 87-108, zu Gregor bes. 101-108 und L.F. MATEO-SECO, 1993, 31-45.

Ahnlich auch G. Bebis, 1967, 369-393. G. Bebis schreibt sogar zu den drei Theophanien: »This purely theological orientation does not fully exclude Gregory's interest in human knowledge and in human categories even in Greek philosophy and speculation.« (G. Bebis, 1967, 370). Fraglich ist aber, ob es sich um eine rein theologische Orientierung handelt; zugleich verrät die Formulierung even in Greek philosophy, daß G. Bebis von der von A.V. HARNACK, A. RITSCHL, aber auch W. PANNENBERG vertretenen Hellenisierungsthese beeinflußt ist; zu den verschiedenen Ansätzen vgl. C.-F. GEYER, 1990, 47-58 und Th. BÖHM, 1991, 16-23 und 260-263.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 11-15.

F. DÜNZL versucht durch einen Vergleich von den Homilien zum Canticum und der Vita Moysis zu zeigen, daß eine enge (auch zeitliche) Verbindung dieser beiden Werke besteht (vgl. F. DÜNZL, 1990, 371-381). Um seine Thesen zu stützen, greift er u.a. auch auf die Ausführungen von R.E. HEINE zurück (vgl. F. DÜNZL, 1990, 381 Anm. 13; ferner I.G. GARGANO, 1981, 142f.237)

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 22-25; kritisch dazu L.F. MATEO-SECO, 1993, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, bes. 71-97.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 127-191. Ähnlich auch A. MEREDITH: »the Vita in its approach to the problem of the nature of God stands in the same tradition as the Contra Eunomium« (A. MEREDITH, 1990, 143).
<sup>32</sup> Ein Beispiel dafür, daß sich Gregor nicht an philosophischen Konzeptionen orien-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Ein Beispiel dafür, daß sich Gregor nicht an philosophischen Konzeptionen orientiere, sei die Definition der ἀρετή, die Gregor bewußt im Anschluß an Origenes konzipiert habe (gegen Platon und Plotin): vgl. R.E. HEINE, 1975, 36-46.

reversing some of the values connected with this polarity can be seen in the following passage.«33 Er zitiert im Anschluß daran VM II 243f<sup>34</sup>. Dort heißt es: für den, der aufsteigt (ὁ ἀνιών), sind zugleich Bewegung und Ständigkeit gegeben; der, der aufsteigt, steht nicht still, und der, der still steht, steigt nicht auf. Für Gregor gilt also, daß hier τὸ ἀναβῆναι und τὸ ἐστάναι miteinander vermittelt werden müssen. In diesem Gegensatz, den Heine festzustellen meint, sieht er die Polarität von Bewegung und Nicht-Bewegung des Platonismus überwunden. Es bleibt in diesem Zusammenhang jedoch zu prüfen, ob Gregor in der Tat die von Heine hervorgehobene Position des Platonismus »bewußt« hinter sich gelassen hat.

Ferner muß betont werden, daß Heine die Theologie des Eunomius zu eng faßt. Er reduziert sie auf den Begriff ayevvntoc35; die für das Verständnis von VM und Eunomius grundlegende Interpretation des Seinsbegriffs in der Auslegung von Ex 3,14 wird vor allem geschichtlich<sup>36</sup>, nicht aber im Sinne der philosophischen Implikation durchdrungen. Dadurch greift Heine, philosophisch gesehen, zu kurz. Darüber hinaus entwickelt Heine die neo-arianische Kontroverse aus der theologischen Konzeption des Arius selbst, der nach der Ansicht Heines die Transzendenz Gottes überbetont habe.37 Für Arius läßt sich aber zeigen, daß dessen Ausgangsbasis die Christologie ist, nämlich im Sinne einer relationalen Bestimmung des Verhältnisses von Vater und Sohn.<sup>38</sup>

Zuletzt wurde die von Heine vorgetragene These, daß VM aufgrund der Betonung der Unendlichkeit Gottes<sup>39</sup> und des moralischen Charakters des Menschen am besten von einem anti-eunomianischen Hintergrund verstehbar sei<sup>40</sup>, von Simonetti einer scharfen Kritik unterzogen. Die Konvergenzen zwischen De vita Moysis und Contra Eunomium müssen nicht notwendig auf eine Frühdatierung deuten; das gleiche Thema kann vielmehr auch in zwei Schriften einer unterschiedlichen Schaffensperiode aufgegriffen werden. 41 »In realtà Gregorio ha scritto la Vita di Mosè non per pole-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> R.E. HEINE, 1975, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. VM II 243f, p. 118,3-24.

<sup>35</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, bes. 135-137.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 130f; zu beachten wäre hier besonders R. MORTLEY, 1986a, 128-191.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 132f.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Vgl. TH. BÖHM, 1991, bes. 53-67; M. VINZENT, 1993, 66f; zur Kritik an einem solchen Ansatz durch B. STUDER und A.M. RITTER vgl. Th. BÖHM, 1994a, 593-599.

Vgl. VM I 7, p. 4,9 und z.B. VM II 235-238, p. 115,8-116,17.

Vgl. R.E. HEINE, 1975, 132-137 für ersten Aspekt; R.E. HEINE, 1975, 158-191 für

den zweiten Aspekt.

41 Vgl. M. SIMONETTI, 1984, XVIII f; ähnliches gilt für VM und Cant.

mizzare contro eunomiani, origeniani e altri eretici e assimilati, ma soltanto per venire incontro alla richiesta del suo corrispondente.«<sup>42</sup>

Diese drei Desiderate in der Forschung zu VM sollen die folgenden Untersuchungen leiten. Es scheint notwendig zu sein, die philosophischen Implikationen besonders der drei Theophanien zu untersuchen, vor allem auch hinsichtlich der Licht-Metapher, die in allen drei Theophanien beim Aufstieg der Seele zur Anschauung Gottes als eine Bewegung der Abstraktion eine besondere Rolle spielt. Was W. Beierwaltes für Plotins Metaphysik des Lichtes schreibt, kann in gleicher Weise als eine >Problemanzeige < im Hinblick auf Gregors Einsichten gelten: »In einer Wiederaufnahme der Thematik wäre u.a. intensiver auf die Unterscheidung des zeitfrei sich denkenden und dadurch als Licht sich vollziehenden Denkens des Nus von dem in zeitlicher Verfaßtheit sich erhellenden Denken des Nus in der Seele zu reflektieren [...].«43 Zugleich ist der Frage nachzugehen, welche Leistung der Metapher im Zusammenhang mit der Allegorese zukommt, d.h. der Frage, ob die Licht-Metapher als uneigentliche Rede einzustufen ist oder ob sie gerade als solche nicht durch den Begriff ersetzt werden kann.<sup>44</sup> Schließlich ist darauf einzugehen, welche philosophischen Konzeptionen die Positionen von Gregor und Eunomius beeinflußten, um zu zeigen, daß die theologischen Kontroversen zwischen Gregor von Nyssa und Eunomius von Cyzicus gerade auch aus philosophischen Voraussetzungen heraus verstanden werden können.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> M. SIMONETTI, 1984, XIX f; vgl. auch L.F. MATEO-SECO, 1993, 21f.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> W. BEIERWALTES, 1977, 116.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1977, 116 und W. BEIERWALTES, 1985, 139.

### 3. KAPITEL

## METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN: DIE PHILOSOPHISCHE IMPLIKATION

Die Forschung hat sich in diesem Jahrhundert eingehend mit dem Phänomen des sog. christlichen Platonismus auseinandergesetzt.<sup>1</sup> Ein Gang durch die Forschung, beginnend mit A.v. Harnack, soll im folgenden dazu dienen, die Schwächen der bisher vorgelegten Ansätze zu verdeutlichen und die in dieser Arbeit angewandte Methode der philosophischen Implikation zu begründen.

Obwohl zum Beispiel die Positionen von Harnack und Dörrie nicht gegensätzlicher erscheinen könnten, haben sie doch einen Kerngedanken gemeinsam: Die Grundthese einer Forschungsrichtung, der von Harnack, war, daß der Einfluß der Philosophie auf Gregor von Nyssa beträchtlich gewesen sei; dies führte zu der Ansicht, Gregor sei von der Philosophie so stark geprägt worden, daß er dadurch den biblischen Glauben destruiert habe. Dabei wird der biblische Glaube als ein Kern vorgestellt, der durch die dogmengeschichtliche Entwicklung verändert worden ist. Auf der anderen Seite hob Dörrie hervor, daß Gregor lediglich formal an die philosophische Tradition seiner Zeit anknüpfte, so daß die Philosophie für ihn wenig Bedeutung gehabt habe; deshalb könne auch nicht von platonisierten und platonisierenden Christen gesprochen werden. Denn die Kirchenväter hätten sich zwar der platonischen Sprache bedient<sup>2</sup>, den ursprünglichen Inhalt dieser Sprache aber verkannt oder unterdrückt.<sup>3</sup> Weil die christlichen Grunddogmen in einem klaren Widerspruch zu den Aussagen des Platonismus stünden, liege eine lediglich formale Beeinflussung vor, inhaltlich müsse man aber von einem Gegen-Platonismus sprechen.<sup>4</sup>

Beiden hier vorgestellten Positionen ist gemeinsam, daß der Inhalt christlichen Glaubens als Kern gedacht wird, der — von der sprachlichen Form unabhängig und von ihr abstrahierbar — durch die platonische Sprache und durch platonische Denkformen entweder unberührt bleibe (Dörrie) bzw. destruiert werde (Harnack).<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur geschichtlichen Entwicklung der Hellenisierungsthese und der kritischen Auseinandersetzung mit ihr vgl. L. SCHEFFCZYK, 1982 und TH. BÖHM, 1991, 260-263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1971, 294 und 300f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1971, 295.

Vgl. H. DÖRRIE, 1971, 300-302 und H. DÖRRIE, 1987, 7; dazu E.P. MEIJERING,
 1974, 15f; C.J. DE VOGEL, 1985, 1-62 und W. BEIERWALTES, 1988, 40f. Vgl. zum Ansatz
 von H. DÖRRIE insgesamt E. PEROLI, 1993a, 107-138.
 Zum Problem W. BEIERWALTES, 1989, 23 und W. BEIERWALTES, 1993, 198.

Dabei ist auch zu bemerken, daß sich diese beiden Forschungsrichtungen auf die Auseinandersetzungen von Christentum und Platonismus konzentrieren. Es ist jedoch zu betonen, daß die Glaubenswahrheiten in der Alten Kirche nicht dem Platonismus entgegengesetzt wurden, sondern den Häresien bzw. den kirchlichen Gegnern; der Platonismus kommt vorrangig in der theologischen Reflexion zur Geltung, wenn gesagt wird, die Häretiker hätten ihre Häresie der griechischen Philosophie entnommen.<sup>6</sup> Aber nicht nur die Grundwahrheit des christlichen Credos ist entscheidend, sondern auch die argumentative Struktur, mit der das Credo erreicht wird.

Dies wird z.B. am Begriff ὁμοούσιος deutlich. Harnack betont nämlich, daß das ὁμοούσιος, von den Arianern und Origenisten abgewiesen, *formal* ein philosophisches Wort sei, *inhaltlich* aber der Philosophie der Zeit entgegenstehe.<sup>7</sup> Damit sei der Hellenisierung des Christentums eine klare

Diesen Aspekt hebt zwar auch CH. APOSTOLOPOULOS zu Recht hervor (vgl. CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 102), allerdings versucht er nicht, eine klare Differenzierung zwischen »christlich« und »platonisch« zu erarbeiten, um so die Nutzung der platonischen Philosophie durch die christlichen Schriftsteller zu zeigen (zum Problem vgl. M. PELLEGRINO, 1938, 472-474; P. HACKER, 1970, 253-278; L.F. MATEO-SECO, 1971, 77-79; H. DÖRRIE, 1976, 23-25; T.P. VERGHESE, 1976, 244; P. HACKER, 1978, 338-359; H. DÖRRIE, 1983, 884-887; CHR. GNILKA, 1984, 44-79; J.C.M. VAN WINDEN, 1987, 194f; C. FABRICIUS, 1988, 185; H.M. MEISSNER, 1991, 5-14; CHR. GNILKA, 1993, 63-91). Grundsätzlich zum Problem neuerdings P. BEER, 1995, passim.

<sup>6</sup> Vgl. z.B. Irenäus, Adv haer II 14,2-6, p. 132-140; dazu E.P. MEJJERING, 1974, 16. Der Gedanke, daß die christliche Botschaft durch die Philosophie korrumpiert und dadurch die christliche Lehre neu gestaltet werde, ist ein beliebter Topos der Invektive: vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 156-158, p. 73,26-75,1 und Athanasius, C. Ar I 8, p. 25CD; dazu A. MEREDITH, 1976, 318. Zur Invektive vgl. auch J.-A. RÖDER, 1993, 92-95.166.

Vgl. A.V.HARNACK, 1991, 226-228. Einen ähnlichen Gedanken vertritt E.V. IVANKA, wenn er davon spricht, daß Gregor von Nyssa im Hinblick auf die Erkenntnis Gottes die platonischen Philosopheme aus dem jeweiligen Systemganzen herauslöse und von der metaphysischen Deutung befreie, um so zu einer mystischen Schau Gottes zu gelangen (vgl. E.V. IVANKA, 1964, 170). Es ist jedoch nicht zwingend einzusehen, warum die Herauslösung eines Philosophems aus dem Systemganzen lediglich rein formal die Übernahme einer Begrifflichkeit sein soll, die in dem neuen Kontext bei Gregor unmetaphysische Züge annimmt. Ist aber mit dem metaphysischen Gehalt eines Philosophems notwendig die Destruktion des christlichen Kerygmas verbunden? Ähnliches gilt auch von der Einschätzung der Erkenntnislehre Gregors, die nach E.V. IVANKA trotz des platonischen Tones unplatonisch sei; einerseits spielten die Ideen keine Rolle, andererseits beschränke Gregor die Erkenntnis auf räumlich, zeitlich oder graduell Bestimmtes und negiere die Erkenntnismöglichkeit des Unendlichen (vgl. E.V. IVANKA, 1964, 160). Wenn aber Gregor z.B. behauptet, daß das Göttliche seinem Wesen nach unbegrenzt sei (z.B. VM I 7 [4,9f Musurillo]), muß die Wesensbestimmung weder aristotelisch noch stoisch (Poseidonius) sein (gegen E.V. IVÁNKA, 1964, 160f; kritisch zur behaupteten Abhängigkeit von Poseidonius z.B. H.M. MEISSNER, 1991, 17). Daß das Göttliche nämlich als unbegrenzt zu betrachten ist, ergibt sich konsequent aus der Bestimmung der Grenze im Bereich des Kontingenten via negativa (dazu W. BEIERWALTES, 1979, 50-52). Vgl. auch Teil III, 2.1 b und 2.2 a.

Schranke gesetzt worden. Die Kappadokier hätten es aber als ὁμοιούσιος interpretiert und seien dadurch zu Origenes und zum Platonismus zurückgekehrt, was ein deutlicher Rückschritt gegenüber der Theologie des Athanasius gewesen sei.8 »Die großen Theologen Apollinaris von Laodicea und die drei Kappadozier sind von Origenes und von dem 'Ομοιούσιος ausgegangen; aber sie haben das 'Ομοούσιος nun anerkannt und mit und neben demselben ihre philosophischen Spekulationen betreiben können; denn man durfte nun sagen, daß es drei Hypostasen sind, und war doch orthodox.«9 Diese Aussage beinhaltet zugleich, daß sich die Orthodoxie nach v. Harnack- abgesehen von der Rezeption durch die Kirche - im Grunde genommen ohne die Philosophie ergibt oder ergeben müßte. Dabei besteht jedoch folgendes Problem: Bei einer solchen Position müßte das biblische Verstehen in einer Reinheit erhalten werden und somit frei bleiben von geschichtlichen Wandlungen. Wird nun das biblische Verstehen etwa mit Hilfe der Philosophie durchdacht, also zur Reflexion erhoben, bedeutet dies zugleich, daß die Einfachheit des Glaubens notwendig zerstört wird und somit dem Verfall unterworfen ist. Der Glaube ist dann aber ein Sonderfall des Weltverhaltens, der sich >übernatürlich< von der Reflexion durch das Denken abheben müßte, um noch existent zu sein. Um jedoch den eigenen christlichen Gedanken auf den Begriff bringen zu können, mußte das Christentum aus der griechischen Metaphysik sein Begreifen und Entfalten von Theorieelementen gewinnen.10

Demgegenüber arbeitet G.C. Stead vor allem heraus, daß Gregor von Nyssa einerseits die philosophische Arbeitsweise mißachtet habe, andererseits die sog, christliche Philosophie eine Theologie mit Hilfe philosophischer Begriffe sei. Er betont, daß die Philosophie dem Christentum half, seine Glaubensanschauungen zu profilieren und argumentativ zu vertreten.<sup>11</sup> Für Gregor seien Bibel und christliche Tradition die Quelle aller Wahrheit.<sup>12</sup> Er verachte die nichtchristlichen Philosophen wegen ihrer mangelnden Folgerichtigkeit<sup>13</sup>, was aber – nach Stead – in gleicher Weise auch auf Gregors eigene Lehre vom zukünftigen Leben zutreffe. 14 Obwohl

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. A.V. HARNACK, 1991, 227f; dazu auch E.P. MEIJERING, 1985, 31f.

A.V. HARNACK, 1991, 227 (Hervorhebung Th.B.).
 Vgl. W. BEIERWALTES, 1993, 197f.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. G.C. STEAD, 1990, 57f.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. G.C. STEAD, 1990, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. G.C. STEAD, 1990, 66.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. T.J. DENNIS, 1981, 55-74.

also Gregor Philosophen kritisiere<sup>15</sup>, mißachte er aufgrund seiner eigenen Inkonsistenz die philosophische Arbeitsweise.<sup>16</sup>

Trotzdem habe Gregor für seine Zwecke die Philosophie benutzt: »... yet where philosophical opinions seem to *serve* his theological ends he will press them into service; but he has no concern to organize these opinions into a coherent system. He lacks the essential attributes of the philosopher ...« $^{17}$  Dies zeigt Stead z.B. für die Differenz von  $\alpha i \sigma \theta \eta \tau \dot{\alpha}$  und  $v o \eta \tau \dot{\alpha}$ , um auf die Inkonsistenzen der Begrifflichkeit bei Gregor hinzuweisen. $^{18}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> In diesem Zusammenhang betont STEAD, daß nur wenige wie etwa Porphyrius es verstanden hätten, philosophische Sachverhalte leichtverständlich darzubieten; Plotin und Proklos seien von gewaltiger Denkkraft gewesen, jedoch zu esoterisch und schwierig, um größeren Einfluß auszuüben (vgl. G.C. STEAD, 1990, 59).

<sup>16</sup> Vgl. G.C. STEAD, 1990, 66 gegen B. STUDER, 1985, 177. G.C. STEAD wehrt sich auch gegen die Ansicht W. PANNENBERGS, daß das Rückschlußverfahren in der gesamten griechisch philosophischen Theologie durchgängig vorhanden gewesen sei. Dabei behauptet W. PANNENBERG zugleich, daß Gott ein Teil der natürlichen Weltordnung geworden sei, andererseits werde aber die Unbegreiflichkeit Gottes hervorgehoben, die Gott seiner Personalität beraube. Dies sei maßgebend für die Entwicklung des philosophischen Gottesbegriffes in der frühchristlichen Theologie geworden. Einerseits sei aber – nach G.C. STEAD – die Theorie einer einheitlichen Methode zu einfach, andererseits entspreche der Gedanke der freien Kreativität Gottes nicht der frühchristlichen Theologie (G.C. STEAD, 1986, 368 mit den entsprechenden Nachweisen zu W. PANNENBERG). W. PANNENBERG gebraucht jedoch in der Auseinandersetzung mit M. WILES (vgl. M. WILES, 1976, 14f) die Argumentation zum Rückschlußverfahren vorsichtiger (vgl. W. PANNENBERG, 1988, 296; zu Gregor auch 369-371 unter Bezugnahme auf E. MÜHLENBERG).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> G.C. STEAD, 1976, 107; dies ist auch gegen den Versuch von H.F. CHERNISS gerichtet, die Ansätze des Denkens Gregors aus der Lektüre der platonischen Dialoge zu eruieren (vgl. H.F. CHERNISS, 1971, z.B. 3 und 61f).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. G.C. STEAD, 1976, 108f (Hervorhebung Th.B.).

Ähnlich wie STEAD versucht auch M.-B.V. STRITZKY zu zeigen, daß die von Gregor verwendeten philosophischen Termini lediglich ein Gerüst darstellen, das als Mittel der Kommunikation diene, der Inhalt sei aber ein völlig anderer geworden (vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 25.46.48.64.72f und 75). Diesen Gedanken äußert M.-B.V. STRITZKY z.B. für den Zusammenhang von »Bild«, »Anähnlichung« und »Teilhabe«, da für die Anähnlichung an Gott bzw. das Göttliche ein großer Bedeutungsunterschied im Gottesbegriff bei Gregor und Plotin festzustellen sei (vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 25). Daß sich die Gottesvorstellungen unterscheiden, trifft zwar zu, aber das Problem besteht auch darin, welche Begriffe angewendet werden, um eine Annäherung an Gott zu beschreiben oder zu deuten – in die sem Fall in dem von beiden Autoren verwendeten Begriff »Anähnlichung«. Es ließen sich auch ganz andere Modelle vorstellen, die gerade nicht mit einem solchen (begrifflichen) Instrumentarium arbeiten.

Problematisch scheint auch zu sein, wenn M.-B.V. STRITZKY unter Berufung auf E.V. IVÁNKA (vgl. E.V. IVÁNKA, 1936, 179-195) und H.F. CHERNISS (vgl. H.F. CHERNISS, 1971, 41) behauptet, daß bei Gregor von Nyssa im *Gegensatz* zur platonischen Philosophie die Sinneswahrnehmung wieder das erste sei (vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 48). Aber nicht in der *Vorrangigkeit* bzw. dem *Ansatz* in der Wahrnehmung kann der Gegensatz zum Platonismus in seiner Gesamtheit bestehen; denn für Plotin beispielsweise läßt sich zeigen, daß er in der Tat bei der Sinneswahrnehmung ansetzt (vgl. E.K. EMILSSON, 1988, 63-140; H. BENZ, 1990, 186-282; W. BEIERWALTES, 1991, 184-190).

Es muß jedoch in diesem Zusammenhang gegen Stead kritisch angemerkt werden, daß das Problem nicht allein in der Inkonsistenz bestehen kann, die im gesamten Werk Gregors enthalten ist<sup>19</sup>, sondern darin, welche Bedeutung und Konsequenz der jeweilige Sprachgebrauch in sich hat. R.M. Hübner verweist zu Recht darauf, daß Gregor in einigen Schriften über eine konsequente Terminologie verfügt, etwa in De differentia essentiae et hypostaseos, Ex communibus notionibus oder Ouod non sint tres dii<sup>20</sup>. Ferner zeigen sich die gleichen Inkonsistenzen, die für Gregor nachgewiesen wurden, z.B. auch bei Alkinoos. Für Gregor könnte sich also der Zwang ergeben, philosophische Termini in der Mischbedeutung seiner Zeit und nicht im ursprünglichen Gehalt zu übernehmen.<sup>21</sup>

Eine andere Einschätzung der philosophischen Bildung bei Gregor von Nyssa vertritt H.F. Cherniss. Er versucht zu zeigen, daß sich die Grundlagen von Gregors Denken aus einer direkten Lektüre Platons eruieren lassen:<sup>22</sup> »... it is evident from our previous investigation that Gregory knew Plato at first hand and knew him exceedingly well.«23 Gregor ist für Cherniss ein Philosoph der Kirche und der Vermittler des Platonismus für das christliche Dogma.<sup>24</sup> Es sei aber, so betont Cherniss, nicht entscheidend, welche Quelle Gregor von Nyssa genau gelesen habe: »Rather more important than the fixing of the exact source is the philosophical importance of the translation of these Platonic doctrines bodily into Christian theo-

Ferner betont M.-B.V. STRITZKY, daß sich Gregor von Plotin vor allem dadurch absetze, daß der Mensch gnadenhaft in der Schöpfung mit der Gottebenbildlichkeit ausgestattet worden sei (vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 64). Dabei müßte aber näher geklärt werden, worin die Leugnung einer »Schöpfung« etwa bei Plotin besteht oder ob nicht auch bei Plotin diese Problematik vorhanden ist, wie dies K. KREMER zu zeigen versucht (vgl. K. KRE-MER, 1987, 998-1017).

D.L. BALAS verwies im Anschluß an den Vortrag G.C. STEADs (1976) auf dessen sprachanalytischen Hintergrund; die Konvergenz eines solchen Ansatzes mit dem Verstehen antiker Autoren müßte allerdings geprüft werden (vgl. Text bei G.C. STEAD, 1976, 121).

Text bei G.C. STEAD, 1976, 120.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. E.V. IVÁNKA bei G.C. STEAD, 1976, 126.

Vgl. H.F. CHERNISS, 1971, z.B. 35, 48, 61. Auch E. MÜHLENBERG streicht in dieser Hinsicht die Bedeutung der Einsichten von H.F. CHERNISS heraus (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 90).

H.F. CHERNISS, 1971, 60.

Damit grenzt sich CHERNISS gegen den Ansatz von K. GRONAU ab, der meinte, einen Einfluß von Poseidonius auf Gregor annehmen zu müssen, was aber platonische Philosopheme nicht unbedingt ausschließen würde: vgl. K. GRONAU, 1908 passim; K. GRONAU, 1914, 244; dazu die Kritik von H.F. CHERNISS, 1971, 13f.59.65 Anm. 9.68.70 usw. Es ist jedoch hervorzuheben, daß GRONAU vor allem den Einfluß des Poseidonius auf die Naturphilosophie und Naturkunde aufzeigen wollte.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. H.F. CHERNISS, 1971, 3; ähnlich auch R. ARNOU, 1935, 2345-2347 und J.M. RIST, 1981, 216-220.

logy.«<sup>25</sup> Diese Sicht relativiert Cherniss aber selbst: »Gregory has *merely applied* Christian names to Plato's doctrine and called it Christian theology.«<sup>26</sup> Cherniss gesteht zwar zu, daß dies bei Gregor nicht immer zutreffe, weil er— um orthodox zu sein— einige Dogmen akzeptieren mußte, die mit seinem Platonismus nicht vereinbar waren.<sup>27</sup> Aber lediglich davon zu sprechen, daß Gregor die Lehren Platons auf christliche Ansichten appliziert hätte, wird dem Phänomen eines christlichen Platonismus nicht gerecht, da man erst zeigen müßte, wie dieser Vorgang im Sinne von Cherniss hätte funktionieren können.<sup>28</sup>

Damit relativiert sich aber das zunächst geschlossen erscheinende Bild bei Cherniss, Gregor hauptsächlich von Platon her verstehen zu können.<sup>29</sup> Gregor, für den zwischen Philosophie und Mysterium kein sachlicher Widerspruch bestand, berichtigt stillschweigend die Abweichungen von Philosophen, die er kaum wörtlich zitiert.<sup>30</sup> Damit wird ein exakter philologischer Nachweis der Quellen fast unmöglich, weil Gregor zum einen auf längst Gewußtes rekurriert, zum anderen das aussondert, was seiner Meinung nach unchristlich ist.31 Gregor betont selbst, daß man sich vom Bildungsgut der damaligen Zeit so viel wie möglich zu eigen machen solle.32 Dies bedeutet aber auch, daß der Platonismus Gregors nicht notwendig eine direkte Lektüre Platons voraussetzt, wie Cherniss annahm; Gregor und seine Zeitgenossen unterschieden nicht zwischen dem historischen Platon und dem gegenwärtigen Platonismus.33 Dieser Platonismus konnte Gregor z.B. in der Form Plotins erscheinen, wie P. Henry durch eine Sammlung von Zitaten und Anspielungen Plotins bei den Kirchenvätern gezeigt hat<sup>34</sup>, ohne allerdings zu differenzieren, ob Plotin selbst oder die Vermittlung durch Porphyrius gemeint ist.<sup>35</sup> Auch wenn Gregor Plotin

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> H.F. CHERNISS, 1971, 48 (Hervorhebung Th.B.).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> H.F. CHERNISS, 1971, 62 (Hervorhebung Th.B.).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. H.F. CHERNISS, 1971, 62.

In diesem Sinne zeigt sich eine Nähe zum Ansatz von H. DÖRRIE.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. dazu auch G.C. STEAD, 1976, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 884f; dazu H.M. MEISSNER, 1991, 5-14.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1983, 885; dazu Basilius von Caesarea, Adulesc 10, p. 23-25; zum »usus iustus« bei Gregor vgl. Chr. GNILKA, 1984, 76-79.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Vgl. Gregor, VM II 115, p. 68,8-18; dazu W. JAEGER, 1954, 134f; zum Problem auch Chr. KLOCK, 1987, 48-51.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1976, 28; H. LANGERBECK, 1957, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. P. HENRY, 1938; vgl. z.B. Gregor, Inst p. 40,1-9 und Plotin, Enn. IV 8,1,1-7; dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 82.

<sup>35</sup> Vgl. H. DÖRRIE, 1976, 28 Anm. 8. Dieser Ansatz von H. DÖRRIE ist insofern problematisch, als nicht klar zu sein scheint, ob die Vermittlung Plotins durch Porphyrius geschehen konnte, nachdem dieser die Christen in scharfer Form angegriffen hatte (Κατὰ χριστιανῶν; vgl. T.D. BARNES, 1973, 424-442 und J.M. RIST, 1981, 141-143). Zudem

oder Porphyrius gekannt haben sollte, ist damit noch nichts über eine direkte Abhängigkeit ausgesagt.<sup>36</sup> E. Mühlenberg kommt sogar am Ende seiner Untersuchung der Kontroverse Gregors mit Eunomius zu dem Ergebnis: »Die ganze Wirklichkeit des Intelligiblen, die für die menschliche Vernunft nach Platons Ideenlehre erreichbar war und auf die Aristoteles seine Logik gründet, wird zerschlagen, weil Gregor den Grund der Häresie [des Eunomius; Th.B.] hier gefunden zu haben glaubte.«37

Anhand der von Cherniss aufgestellten Thesen zeigt sich, daß die Philosophie weder notwendig negativ eingestuft werden muß noch eine einseitige Quellenforschung die Ansätze von Gregors Theologie zutage treten läßt. Es braucht auch nicht davon gesprochen zu werden, daß Gregor seine philosophische Bildung direkt aus der Lektüre Platons<sup>38</sup> bezogen hat und daß ein Theologe des vierten Jahrhunderts unter >Platonismus< den historischen Platon selbst meinte. Dies liefe auch der antiken Auffassung der Philosophie als Lebensform entgegen, insofern diese nicht nur ein begriffliches Instrumentarium (etwa das von Platon) liefert.<sup>39</sup>

Damit ergeben sich folgende methodische Probleme der Interpretation: Zum einen knüpft eine bestimmte Terminologie nicht nur rein formal an die Philosophie an, wie dies die Überlegungen zu Harnack und Dörrie gezeigt haben; zum anderen läßt sich der jeweilige philosophische Kontext aufgrund der oben dargestellten Forschungsergebnisse nicht sicher erschließen. Dann stellt sich also die Frage, wie methodisch an die Texte Gregors herangegangen werden kann, ohne die beiden aufgezeigten Probleme zu umgehen.

Einen Ansatz zur gegenseitigen Durchdringung philosophischer und theologischer Konzeptionen legt W. Beierwaltes im Hinblick auf Eriugena dar. 40 Obwohl direkte Bezugspunkte für Eriugenas' Theologie Augustinus,

konnte J.M. RIST plausibel machen, daß verschiedene Ausgaben der Werke Plotins im Umlauf waren, aber nur spärlich benutzt wurden (vgl. J.M. RIST, 1981, 140-147; eine Ausnahme bilde lediglich Gregor von Nyssa; dazu J.M. RIST, 1981, 216-220).

Vgl. auch P. COURCELLE, 1967, 402-406 und J. DANIÉLOU, 1967, 395-401. Entgegen der Ansicht J. DANIÉLOUs ist es aber im Zusammenhang seiner Ausführungen zu Hierokles nicht zwingend, die neuplatonischen Implikationen der Philosophie des Hierokles aus einer mündlichen Tradition abzuleiten; sie können durchaus von Porphyrius stammen, Zum Problem vgl. TH. KOBUSCH, 1976, z.B. 24-26.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 82.

E. MÜHLENBERG, 1966, 195 (Hervorhebung Th.B.); vgl. auch E. MÜHLENBERG, 1966, 201f; dazu H.U.V. BALTHASAR, 1954, 10; W. ELERT, 1957, 67-70 und H. LANGER-BECK, 1957, 86.

38 Eine Ausnahme bildete vielleicht der *Timaios*.

39 Vgl. P. HADOT, 1991, bes. 164-176.

W. BEIERWALTES, 1983, 64: »ursprünglich Philosophisches ist in die Intention der Theologie aufgehoben, primär Theologisches ist durch philosophische Reflexion und

Gregor von Nyssa, Pseudo-Dionysius Areopagita und Maximus Confessor sind, also für Eriugena kein unmittelbarer Zugang zur ursprünglichen Philosophie nachgewiesen werden kann<sup>41</sup>, sind für ihn theologisch verdeckte Philosopheme - wenn auch auf ihre Herkunft unbefragt - für seinen eigenen Problem- und Denkhorizont bestimmend. 42 Der Rezeptionsvorgang ist somit auch nicht rein formal begreifbar, als ob die in der je spezifischen Theologie verdeckten Philosopheme lediglich die Begrifflichkeiten lieferten, die von den ursprünglich damit verbundenen Konzeptionen völlig isoliert vermittelt worden wären. Der Philosophie kommt nicht etwa eine sekundäre Reflexions-, sondern eine originäre Konzeptionsfunktion für den Glauben zu<sup>43</sup>, auch wenn diese Philosopheme geschichtlich als bereits theologisch vermittelt angenommen werden müssen. Das dem eigenen Denken zunächst Fremde gestaltet das Eigene mit, ohne daß der Aufnehmende sich dessen bewußt sein müßte, wie auch das Eigene das Fremde zu einem neuen Gedanken synthetisierend fortbestimmt. 44 Die philosophischen Implikationen als Vermittlungsprozeß des philosophischen Gedankens zielen also auch nicht primär auf eine unmittelbare geschichtliche Abhängigkeit, sondern auf die Bewegung der Sache selbst. Die »ursprüngliche Bedeutung oder Kraft eines Gedankens ist aus seinem geschichtlichen Kontext zu rekonstruieren, seine Implikationen, seine produktiven Impulse in seiner Wirkungsgeschichte sollten bewußt gemacht werden, im Blick auf seine Wahrheitsrelevanz sollte sein in den geschichtlichen Metamorphosen bleibender sachlicher Kern umsichtig analysiert werden.«45

Bei der Frage nach der philosophischen Bildung Gregors von Nyssa und der Verwendung von Philosophemen kann also nicht primär die Quellenfrage im Vordergrund stehen oder die Frage, ob es sich bei der Konzeption Gregors um einen Platonismus oder Anti-Platonismus handelt. Vielmehr wird die Sache selbst als bewegende Kraft in der Vermittlung von Philosophemen bedacht (philosophische Implikation) — dies freilich nicht ohne eine Reflexion auf die Möglichkeit der geschichtlichen Genese

Argumentation in die Dimension des Begriffs eingeführt«; vgl. W. BEIERWALTES, 1994, 32 (mit einem geringen Zusatz).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1983, 65 (gegen M. TECHERT, 1927, 28-68) bzw. W. BEIERWALTES, 1994, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Dies gilt in gleicher Weise für manche Implikationen der Theologie bei Marius Victorinus, Augustinus, Meister Eckhart und Cusanus; vgl. W. BEIERWALTES, 1980, 57-143 sowie W. BEIERWALTES, 1969, 51-61 und W. BEIERWALTES, 1980a, 15-29.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Vgl. A.J. BUCHER, 1989, 64-66 (gegen E. JÜNGEL, 1972, 51).

<sup>44</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1983, 66; W. BEIERWALTES, 1994, 33-36.

<sup>45</sup> W. BEIERWALTES, 1990, 3; vgl. auch W. BEIERWALTES, 1990, 6f.

von Begriffen. Die Entwicklung des Gedankens in einem bestimmten Kontext läßt sich dann aufgrund der verwendeten Begrifflichkeit auch philosophisch interpretieren, ob sich nun der jeweilige Theologe des Ursprungs der bewegenden Sache bewußt ist oder nicht, wie sich dies exemplarisch bei Eriugena zeigen läßt. Dieser philosophische Ansatz kann deshalb maßgebend für die Interpretation der Texte Gregors sein und soll im folgenden am Beispiel der *Vita Moysis* angewandt werden.

Wenn in der vorliegenden Studie die philosophischen Implikationen oder das philosophische Umfeld, auf dem Gregors Gedanken aufruhen, untersucht werden, stellt dies eine notwendige Ergänzung zur bisherigen Forschung dar und unterliegt in diesem Sinne auch nicht dem Verdikt einer einseitigen philosophischen Interpretation. Es geht nicht um die Frage, ob Gregor von Nyssa z.B. Plotin in allen Schattierungen gekannt hat. Die Position Gregors verweist jedoch in sich auf Probleme, die auf einer Meta-Ebene diskutiert werden müssen. Die folgenden Ausführungen sind also unter diesen Vorgaben zu verstehen.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Gegen eine philosophische Interpretation wendet sich neuerdings F. DÜNZL (vgl. F. DÜNZL, 1993, 281.323 unter Berufung auf M. CANÉVET, 1983, 13f; ferner F. DÜNZL, 1994a, 83f). Dies resultiert bei F. DÜNZL aus seinem strikt synchronen Interpretationsansatz; dieser hat in mancher Hinsicht gewisse Vorteile (vgl. W. WIEFEL, 1995, 154), ist aber auch problematisch, weil einige Fragestellungen (z.B. die Unendlichkeit Gottes) nicht losgelöst von philosophischen Überlegungen adäquat diskutiert werden können.

# TEIL II DAS PROÖMIUM DER »VITA MOYSIS«

#### 1. KAPITEL

# DIE BEDEUTUNG DES PROÖMIUMS FÜR DAS VERSTÄNDNIS DER VITA MOYSIS

Die Vita Movsis Gregors ist, wie der Forschungsstand gezeigt hat<sup>1</sup>, vor allem Gegenstand theologischer Erörterungen gewesen. Bereits das Proömium dieser Schrift läßt jedoch das Ineinander rhetorischer, theologischer und philosophischer Fragestellungen erkennen. Somit ist es notwendig, auch den rhetorischen Duktus zu erörtern, zumal die Bedeutung der Rhetorik für das Verständnis von Gregors Werken im allgemeinen in der jüngeren Forschung herausgearbeitet worden ist<sup>2</sup>: »Die Kappadokier verwirklichen ihr praktisches Christentum als Philosophen und Rhetoren, sie teilen das Interesse für Rhetorik mit den Anhängern des Neuplatonismus. vertreten aber ihr Ideal gegen eine Bildungsmacht, die Zweite Sophistik, in der die Rhetorik längst die Spitze des Systems eingenommen und die Philosophie verdrängt hat.«3 Von hier aus haben sich eingehende Untersuchungen zu den Proömialtopoi sowie dem gesamten rhetorischen Habitus der jeweils interpretierten Proömien Gregors ergeben. Detailliert wurde dies in der Forschung für die Proömien der Osterpredigten aufgewiesen4 (besonders für Sanct Pasch5 und Trid spat6) wie auch für seine Abhandlungen (z.B. Or cat<sup>7</sup> und An et res<sup>8</sup>). Durch die anagogische Form dieser Proömien oder einer ganzen Predigt<sup>9</sup> will Gregor von Nyssa den Hörer zu dem von ihm intendierten Gedanken hinführen<sup>10</sup>, zugleich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Teil I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. den Forschungsbericht von CHR. KLOCK, 1987, 123-145 (für Predigten, Briefe und Dialoge); dazu auch H. LANGERBECK, 1957, 83f; A. SPIRA, 1966, 106-114; H. HÖRNER, 1971, 49f; A. SPIRA, 1981, 225-238 sowie H.M. MEISSNER, 1991, 15-18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> CHR. KLOCK, 1987, 119; zur Sache vgl. auch B. STUDER, 1992, 481-484.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. CHR. KLOCK, 1987, 186-216; Vergleiche werden dabei auch mit Meliton, *Peri Pascha*; Gregor von Nazianz, Or 38 (vgl. CHR. KLOCK, 1987, 174-178) und Amphilochius von Ikonium, *In Natalitia Domini* (vgl. CHR. KLOCK, 1987, 182-184) gezogen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. M. HARL, 1981, 81-94.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. H. Drobner, 1982, 43-79; St.G. Hall, 1981, 139-151; M. ALEXANDRE, 1981, 153-180 und A. Spira, 1981, 195-243.

Vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 127-130; weniger deutlich R.J. KEES, 1995, 5-28.

<sup>8</sup> Vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 47-72.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. CHR. KLOCK, 1987, 180-182.

<sup>10</sup> Vgl. z.B. Gregor von Nyssa, Salut Pasch p. 309,15-18: ἡ δὲ καρδία ... διὰ τῶν φαινομένων χειραγωγουμένη πρὸς τὸ ἀόρατον.

Dies erreicht Gregor auch dadurch, daß er mit dem Leser/Hörer von einer gemeinsamen Basis (ὁμολογούμενον) ausgeht: vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 128.130-135.

aber die Distanz zwischen dem Lehrer als Führendem und dem Hörer als Geführtem gewahrt wissen. 11

Die breite rhetorische Ausbildung ist für die Kappadokier im allgemeinen<sup>12</sup> und für Gregor von Nyssa im speziellen<sup>13</sup> ausführlich nachgewiesen. Dabei ist Gregor von seinem eigenen Anspruch her bemüht, die Behandlung eines Themas angemessen (πρέπον, οίκεῖον, πρόσφορον) zu gestalten<sup>14</sup>, wie es etwa in der rhetorischen Tradition seiner Zeit von Menander Rhetor<sup>15</sup> oder Hermogenes<sup>16</sup> gefordert war<sup>17</sup>: Dieses Bemühen, ein Thema angemessen zu gestalten, geht bei Gregor von Nyssa mit dem Gedanken einher, daß die griechische (heidnische) Bildung dazu benutzt werden könne, die christlichen Anschauungen darzustellen bzw. zu >schmücken<: κελεύει ὁ τῆς άρετῆς καθηγούμενος παρὰ τῶν τὰ τοιαῦτα πλουτούντων έν Αίγύπτω λαβόντα λόγω χρήσεως ύποδέξασθαι, ώς έν καιρῷ χρησιμευσόντων ὅταν δέη τὸν θεῖον τοῦ μυστηρίου ναὸν διὰ τοῦ λογικοῦ πλούτου καλλωπισθηναι<sup>18</sup>. Dieser Schmuck besteht nicht in einer rein äußerlichen Darstellungsfunktion, als

<sup>11</sup> Vgl. CHR. KLOCK, 1987, 181 (mit Hinweis auf Menander Rhetor); im Hinblick auf die Predigt vgl. A. SPIRA, 1981, 217f und H. DROBNER, 1982, 173. Für die rhetorische Bildung vgl. auch die Akzentrhythmik; zur Forschungslage der Akzentrhythmik und zur Anwendung auf die Texte von Gregor von Nyssa: CHR. KLOCK, 1987, 224-239. Sie ist auch für De vita Moysis nachgewiesen: Grundlage war dabei noch PG 44, 297-325; dazu L. MÉRIDIER, 1906, 184-189; P. MAAS, 1906, 776f; P. MAAS, 1912, 997 Anm. 1; St. Skimina, 1927, 55-75; St. Skimina, 1937, 198f; A. Stein, 1928, LXXXVIII-XCII sowie W. JAEGER, 1963, 63 und 112f Anm. 21. Zur Bewertung dieser Forschungsansätze vgl. CHR. KLOCK, 1987, 244f.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. CHR. KLOCK, 1987, 82-89 und 109-121; vgl. auch E. NORDEN, 1971, 529-573; H. HUNGER, 1965, 334-345 und G.L. KUSTAS, 1973, 27-62.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. CHR. KLOCK, 1987, 135-145 (Verhältnis zur sog. Zweiten Sophistik); vgl. z.B. auch die anti-isokrateische Stilkritik in der Polemik gegen Eunomius von Cyzicus (Eun I 1-150, p. 22,5-71,27); dazu E. NORDEN, 1971, 558-562; A. MEREDITH, 1976, 315-319; CHR. KLOCK, 1981, 333-335 und J.-A. RÖDER, 1993, z.B. 151-166; zum kirchenpolitischen und theologiegeschichtlichen Hintergrund vgl. z.B. B. STUDER, 1992, 465-498; F. MANN, 1977, 126-128; L. MÉRIDIER, 1906, 69-78; W. JAEGER, 1966, 82-84; kritisch zu W. JAEGER: CHR. KLOCK, 1987, 148 Anm. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Für Gregor vgl. z.B. Sanct Pasch p. 247,11-25; dazu CHR. KLOCK, 1987, 118f und 174; ähnliches gilt für Basilius von Caesarea: vgl. G.L. KUSTAS, 1981, 252-256.
 Vgl. Menander Rhetor, 2,14 p. 182-192; dazu M. ESPER, 1984, 145-159.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Die Angemessenheit ergibt sich bei Hermogenes konsequent aus dessen Forderung, eine Rede müsse glaubwürdig und wahr (άληθινός) sein: Hermogenes, De Ideis II 7, p. 352,16f; zum Problem D. HAGEDORN, 1964, 59f und H.M. MEISSNER, 1991, 58f.

Zum Zusammenhang zwischen Angemessenheit, moralischer Integrität und technischer Kompetenz für einen »bonus orator« vgl. Quintilian, Inst 12,1,1, p. 691; Aristoteles, Poetik 15, 1454a16-b18; Horaz, Ars poet 73-250 und Cicero, De orat 3,210, p. 500f. Zu diesem Sachverhalt vgl. G. KENNEDY, 1963, 293; G. KENNEDY, 1972, 497-514; M. FUHRMANN, 1984, 119.

<sup>18</sup> VM II 115, p. 68,14-17; dazu CHR, GNILKA, 1984, 79.

ob der christliche Glaube dadurch nicht einem strukturierenden Moment unterworfen wäre. Das Ideal der Angemessenheit einer Rede oder eines Werkes bzw. das Ideal des rechten Gebrauchs (χρῆσις ὁρθή<sup>19</sup>) korrespondiert bei Gregor mit dem über Platon hinausgehenden Rhetorikideal der Stoa: die έπιστήμη τοῦ εὖ (ὀρθῶς) λέγειν wird als τὸ άληθῆ λέγειν verstanden; ferner sind άλήθεια und άρετη τοῦ βίου ineinander verwoben.<sup>20</sup> Neben der rhetorisch ausgestalteten Hinführung zum Thema zeigt sich gerade der letztgenannte Aspekt auch deutlich in VM. Denn Gregor betont, es sei nötig, daß jemand, der zur Erkenntnis Gottes gelangen will, sich von aller sinnlichen Regung reinigt (Tugend) und daß er jede Meinung (δόξα), die aus der sinnlichen Wahrnehmung stammt, aus dem Denken verbanne.<sup>21</sup> Erst so gelange er zur Wahrheit, wobei diese der δόξα oder φαντασία entgegengesetzt sei. 22 Damit kann Gregor von Nyssa den Anspruch auf Wahrheit mit dem Kriterium der Klarheit und Deutlichkeit (σαφήνεια) verbinden<sup>23</sup>, um z.B. mit dem Instrumentarium der Rhetorik seine Werke zu strukturieren.

Die rhetorische Tradition, die in der philologischen Forschung für andere Werke Gregors nachgewiesen wurde, kann auch für die Interpretation des Prologes von De vita Moysis vorausgesetzt werden. Die antiken Theorien des Proömiums, wenn sie auch voneinander in der Gewichtung der einzelnen Momente für das Proömium differieren<sup>24</sup>, müssen für die Interpretation des vorliegenden Textes zum Vergleich herangezogen werden.

Von den drei bekannten Zielen eines antiken Proömiums, den Leser attentum, docilem und benevolum zu machen, sind für VM besonders die ersten beiden von Bedeutung, obwohl auch der dritte Aspekt mitintendiert ist. Wie häufig erregt Gregor die Aufmerksamkeit des Lesers gleich zu Beginn durch ein Bild, das er ausführlich ausmalt.<sup>25</sup> Wie es etwa auch

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Dazu CHR. GNILKA, 1984, passim.

Vgl. Xenokrates bei Sextus Empiricus, Adv math 2,6 (SVF 2,294); Chrysipp bei Diogenes Laërtius 7,41 (SVF 2,48); Kleanthes bei Quintilian, Inst 2,15,34f (SVF 1,491); vgl. dazu G.L. KUSTAS, 1973, 27-39; für Gregor z.B. Sanct Pasch p. 247,11-25 und Diem lum p. 223,3-11: vgl. dazu G.L. KUSTAS, 1981, 264; CHR. KLOCK, 1981, 332 und CHR. KLOCK, 1987, 118f.142 und 162f; zur Frage der Wahrheit vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 139f.145.

Vgl. VM II 157, p. 84,13-17.

Vgl. VM II 23, p. 40,4-8; dazu Th. Böhm, 1993, 9-13. Beide Stellen werden später eingehend interpretiert (vgl. Teil IV, 1 und 2).

Vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 142.159.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Einen Überblick bietet H. LAUSBERG, 1973, 148f.

Vgl. zu dieser Konzeption H. LAUSBERG, 1973, 152-155 und 161.

Aristoteles fordert<sup>26</sup>, erreicht er das docilem parare durch eine kurze Aufzählung der zu behandelnden Gegenstände. Es ergibt sich somit folgender Aufbau des Proömiums:

- I) Attentum et benevolum parare
  - 1) Vergleich mit der Rennbahn<sup>27</sup>
  - 2) Anlaß und Umstände der Schrift<sup>28</sup>
- II) Docilem parare
  - 1) Doppelter σκοπός<sup>29</sup>
    - a) Erfassung der Vollkommenheit im Geist<sup>30</sup>
    - b) Anweisung zum Leben der Tugend<sup>31</sup>
  - 2) Überleitung und Groß-Gliederung von VM<sup>32</sup>

Für das Verständnis des Proömiums wie des Gesamtwerkes ist aus antiker rhetorischer Sicht die Frage des Adressaten von großer Bedeutung. Obwohl der Name des Adressaten nicht mehr greifbar ist<sup>33</sup>, läßt sich aus dem gesamten Kontext erschließen, welchen intendierten Adressaten Gregor vor Augen hat: Er ist gebildet, ein Christ- deshalb ist keine christliche Hinführung zum Thema nötig-, evtl. ein Mönch oder Priester<sup>34</sup>; er ist jünger als Gregor, so daß dieser eine Respektsperson ist; und schließlich tritt

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Aristoteles, Rhet 3,14, 1415a12f; vgl. z.B. auch Quintilian, Inst 4,1,34, p. 192 und 10,1,48, p. 577.

VM I 1, p. 1,5-2,7. <sup>28</sup> VM I 2, p. 2,7-17.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> VM I 3-4, p. 2,17-3,6.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> VM I 5-8, p. 3,6-4,19.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> VM I 9-14, p. 4,20-6,24.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> VM I 15, p. 6,24-7,3.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Vgl. VM II 319, p. 143,20.

Der Name Caesarius ist enthalten in den HSS H / Mess 50 / Vat 2090 / Q / codd recc v. Aufgrund dieser textlichen Basis übernahmen H. MUSURILLO und M. SIMONETTI (252 Simonetti) diesen Namen nicht in den Text; anders aber J. DANIÉLOU (134 Daniélou<sup>2</sup>; 324 Daniélou<sup>4</sup>). Zum Teil werden Caesarius oder Gregors Bruder Petrus auch im Titel von VM genannt (Nachweise S. 3 Musurillo; dazu auch A.J. MALHERBE / E. FERGUSON, 1978, 2f; R.E. HEINE, 1975, 15f Anm. 3). Aufgrund der handschriftlichen Situation (Beschreibung der HSS: H. MUSURILLO, 1991, V-XV) dürfte Caesarius als Adressat ausscheiden. Evtl. ist in den entsprechenden Handschriften auch an Caesarius, den Bruder Gregors von Nazianz, gedacht.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. das Thema εὐπείθεια: VM I 2, p. 2,12; zur Frage vgl. R.E. HEINE, 1975, 17-25; L.F. MATEO-SECO, 1993, 18f.

Gregor wie ein Lehrer auf<sup>35</sup>. Er hat Kenntnis von der griechischen Bildung, die Philosophie eingeschlossen; er folgt jedoch schon länger dem christlichen Lebensideal. Die VM ist somit an einen christlichen Leserkreis gerichtet, der sich schon länger mit einem tugendhaften Leben auseinandergesetzt hat. Deshalb kann auch ein »Vorwissen« dieses intendierten Leserkreises, was die Anspielungen auf christliche Kontexte, vor allem auf die Hl. Schrift angeht, in besonderem Maße vorausgesetzt werden. Es ist daher auf die von Harl am Beispiel von *In Canticum Canticorum* herausgestellten doppelte Anspielungen auf philosophische *und* biblische Bezüge zu achten.<sup>36</sup>

#### Der Vergleich mit der Rennbahn

Unvermittelt beginnt Gregor von Nyssa seine Schrift mit einem Vergleich: Οίον τι ... τοιοῦτόν τι<sup>37</sup>. Der erste Abschnitt beschreibt ein Pferderennen, der zweite überträgt das Bild auf ein Leben entsprechend der Tugend: das Stadion der Tugend im göttlichen Lauf - τὸ τῆς ἀρετῆς στάδιον ... τῶ θείω δρόμω<sup>38</sup>, Der vorliegende Vergleich mit der Rennbahn soll m.E. allerdings nicht nur dem rhetorisch geforderten proömialen Suchtopos des attentum parare genügen, sondern ist dem Thema auch in besonderer Weise angemessen (πρέπον). Zum einen stellt es eine urbane captatio dar, ein feines Kompliment an den Adressaten, der sich bereits im Lauf befindet. Zum anderen kehrt das Bild an zentraler Stelle von VM wieder: Die unbegrenzte Natur Gottes kann nach Gregor nicht gesehen oder gedacht werden; das eigentliche Sehen Gottes sei es, niemals eine Sättigung des Verlangens nach Gott zu erreichen.<sup>39</sup> Dieser Gedanke wird von Gregor mit Hilfe des Laufens zur Tugend (τὸν τῆς ἀρετῆς ... δρόμον) erläutert. 40 Der Vergleich mit dem Pferderennen läßt somit bildlich die Aufwärtsbewegung der Seele zu Gott, den kontinuierlichen Fortschritt, anklingen. 41 Der σκοπός bzw. der Vergleichspunkt ist zwar im Proömium und in VM II,243 deutlich unterschieden: Im Proömium liegt der Schwerpunkt auf der guten Absicht der Anfeuernden, während in VM II,243 der

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Vgl. z.B. VM I 1, p. 2,5-7; zur Einschätzung der Rolle des Lehrers bei Gregor vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 34-38

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. M. HARL, 1990, 117-131.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> VM I 1, p. 1,5.15.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> VM I 1, p. 2,1f.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. VM II 238f, p. 116,13-19.

VM II 243, p. 118,8; vgl. den gesamten Kontext VM II 242-246, p. 117,15-119,13; eine Interpretation dieser Stellen erfolgt Teil IV, 3.

Vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 183f.

Wettkampf ohne Ende hervorgehoben wird. An beiden Stellen ist jedoch das Grundthema, die Anstrengung im Kampf um die ἀρετή, vergleichbar. Es liegt deshalb nahe anzunehmen, daß auch der Vergleich zu Beginn des Proömiums neben der Funktion, die Aufmerksamkeit zu wecken, ebenfalls schon in direktem Bezug zu dem zu behandelnden Thema steht, wie sich dies in ähnlicher Weise auch in anderen Schriften Gregors nachweisen läßt.<sup>42</sup>

Die Zuschauer, so beginnt Gregor, feuern aus Begeisterung mit ihren Rufen und Gesten die Pferde in der Rennbahn an, als ob dadurch der Pferdelenker auf dem Wagen eine größere Schnelligkeit erreichen könnte. 43 Gregor betont, daß er selbst dem Adressaten beistehen und ihn anleiten wolle, ein Leben nach der Tugend zu führen. 44 Die Metapher des Pferdes für jemanden, der nach der Tugend strebt, weist auf einen weiteren Hintergrund hin. Ähnlich vergleicht nämlich Gregor im Hoheliedkommentar die Seele mit einem Rennpferd im Wettkampf: »wie läuft die Seele, die schön mit einem Pferd verglichen wurde, den göttlichen Lauf ... 45 Der Vergleich von Pferd und Seele könnte an philosophische Vorbilder erinnern, so vor allem an die Auffahrt des Parmenides zum Licht der Göttin Dike 46 und an den Seelenwagen im platonischen

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Vgl. Deit fil p. 553C-556A: Vergleich mit den Blumen auf der Wiese; vgl. Prof p. 129,1-130,19; Beat 6, p. 137 sowie Gregor von Nazianz, In Bas 35, p. 544D-545A; zur Wettkampfmetapher (z.B. für Steph I) vgl. CHR. KLOCK, 1987, 214f; (z.B. für An et res) vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Vgl. VM I 1, p. 1,1-15.

<sup>1)</sup> Inaktiver, wohlwollender Zuschauer und der Athlet: Gregor von Nyssa, Deit Euag p. 331.18-21.

<sup>2)</sup> Begeisterung für die Wettkämpfer: Ref Eun 227, p. 408,3f - φησὶ γὰρ περὶ τοῦ πνεύματος ὅτι τοῖς άγωνιζομένοις ὑποφωνεῖ ...; dazu auch W. JAEGER, 1954, 99. Für den άγών im Zusammenhang mit moralischen Handlungen vgl. W. JAEGER, 1954, 102.

<sup>3)</sup> Zuschauer: Gregor von Nazianz, In Bas 35, p. 544D-545A; Dio Chrysostomus 32,81-82, p. 291; Thukydides 7,71,3, p. 144; Dionysius von Halikarnaß, De Thucydide 26, p. 540-542; Polybius 3,43,8, p. 263; Sallustius, Jug 60,3-4, p. 83; Dio Cassius 49,9,2-3, p. 297.

<sup>4)</sup> Schreie der Zuschauer als Ausdruck des guten Willens: Platon, Phaid 60e-61a; Homer, Ilias 23, 306-309; Isokrates 9,78-80, p. 48; Paulus, Röm 15,14; Gal 5,10; Hebr 6,9. Für die gesamten Hinweise vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 184f.

<sup>44</sup> Vgl. VM I 1, p. 1,15-2,5.

Vgl. Gregor von Nyssa, Cant 4, p. 119,14f: πῶς τρέχει τὸν θεῖον δρόμον ἡ καλῶς τῆ ἴππφ προσεικασθεῖσα ψυχή; biblischer Ansatz ist 2 Tim 4,7. E. FERGUSON und C. PERI verweisen hier lediglich auf die Textstelle ohne jegliche Interpretation (vgl. E. FERGUSON, 1976, 308; C. PERI, 1974, 330). F. DÜNZL betont, daß die relative Chronologie von VM und Cant entgegen der Ansicht von C.W. MACLEOD (vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 184 Anm. 3) und J.B. CAHILL (vgl. J.B. CAHILL, 1981, 452 Anm. 1) für einen zeitlichen Vorrang von VM entschieden werden muß (vgl. F. DÜNZL, 1990, 372-379). Diese Frage muß hier jedoch offen bleiben.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Vgl. Parmenides, Frg B 1,1-10.

Phaidros.<sup>47</sup> Dort heißt es von der vollkommenen, gefiederten Seele, daß sie in höheren Gegenden schwebt<sup>48</sup>, nämlich durch die Kraft des Gefieders, die nach oben führt, wo das Geschlecht der Götter wohnt: tò &uβριθές ἄγειν ἄνω, μετεωρίζουσα η τὸ τῶν θεῶν γένος οἰκεῖ. 49 Dort sieht die Seele auch das Schöne, Weise und Gute und erblickt die Gerechtigkeit selbst (αὐτὴν δικαιοσύνην), die Besonnenheit und das wahrhaft Seiende (τὰ ὄντα ὄντως θεασαμένη)<sup>50</sup> als »Ideen«. Darüber hinaus wird dieses Bild den christlichen Leser an die Paulusbriefe (1 Kor 9.24: 2 Tim 4,7) erinnern<sup>51</sup>, so daß Gregor auch hier in der VM auf platonische und biblische Texte zugleich anspielt.<sup>52</sup> Der intendierte Adressatenkreis kann die Anspielungen auf beide »Welten« verstehen.

Mit diesem Bild vom Pferderennen, das sowohl bei Gregor von Nvssa<sup>53</sup> als auch in der sonstigen antiken Literatur weit verbreitet war<sup>54</sup>, kann Gregor folgende Themen anklingen lassen: Aufstieg der Seele zu Gott. Problem der Erkenntnis des Göttlichen als nicht endende Schau, ein Leben entsprechend der Tugend, Betrachtung des wahrhaft Seienden<sup>55</sup>. Für die Vermittlung dieser Themen weiß sich Gregor in der Rolle des Lehrers. der nicht nur wie die Zuschauer beim Pferderennen eine passive Rolle spielt, weil diese sich ihrer eigenen Meinung hingeben, ohne den Wettlauf beeinflussen zu können (ως γε νομίζουσιν)<sup>56</sup>. Vielmehr übernimmt er als Lehrer eine aktive Rolle - statt ούκ άλόγω τινὶ προθυμία ... φερόμενος ist seine Haltung die des γαριζόμενος.<sup>57</sup>

Vgl. Platon, Phaidr 246a-247e. Eine ähnliche Verbindung ergibt sich z.B. auch bei Pindar, der in der dritten Nemeischen Ode zunächst von dem Agon des Zeus spricht und im Anschluß daran erwähnt, daß das menschliche Leben vier Tugenden sprossen läßt (Nem III 65 und 74f); vgl. auch A. SPIRA, 1984, 117. Zur Sache vgl. auch J.-A. RÖDER, 1993, 149; zu einigen Aspekten der Wirkungsgeschichte des platonischen Seelenwagens vgl. E. FRÜCHTEL, 1994, 164-174.

<sup>48</sup> Vgl. Platon, Phaidr 246c.

Vgl. Platon, Phaidr 246d.

Vgl. Platon, Phaidr 246de; 247de.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Vgl. 1 Kor 9,24.

Vgl. zur doppelten Bezugnahme auf den platonischen und christlichen Kontext M. HARL, 1990, bes. 117-124; ferner M. CANÉVET, 1983, 253f (zu Phil 3,13).

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Virg 22, p. 332,15-26; Infant p. 67,10-69,6; An et res p. 61B; Eccl 5, p. 367,18-368,1; dazu H.M. MEISSNER, 1991, 56.

Sophokles, Antigone 477f; Xenophon, DeReEqu 9,2, p. VIII-IX; Platon, Leg 701c; vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 56; dazu auch M. NALDINI, 1984, 190 und H.F. CHERNISS, 1971, 12-19; der stoische Hintergrund, den CH. APOSTOLOPOULOS propagiert (vgl. CH. APO-STOLOPOULOS, 1986, 156 mit 170 Anm. 16), ist für dieses Bild nicht notwendig aufweisbar (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 56).

Zu letztem Aspekt vgl. z.B. VM II 23, p. 40,8.
 Vgl. VM I 1, p. 1,10.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Vgl. VM I 1, p. 2,5-7.

## Anlaß, Zeit und Umstände der Schrift

Bevor darauf eingegangen werden kann, wie Gregor den Vergleich mit der Rennbahn für die konkrete Situation auswertet, sei zunächst auf eine Passage verwiesen, in der Gregor sein hohes Alter hervorhebt.<sup>58</sup> Diese war in der Forschung einer der zentralen Belege für die Spätdatierung von VM.<sup>59</sup> Gegen diese zeitliche Einordnung wendet sich vor allem R.E. Heine. Er versucht zu zeigen, daß die Erwähnung des hohen Alters allein nicht ausreicht, VM als ein Spätwerk Gregors auszuweisen. 60 Vielmehr ergebe ein inhaltlicher Vergleich von Contra Eunomium und VM, daß auch letztere Schrift in die Nähe zur eunomianischen Kontroverse gehöre.<sup>61</sup> Abgesehen davon, ob es sich bei der Betonung des Alters bzw. der Lebenserfahrung vielleicht um einen Proömialtopos handelt<sup>62</sup>, zeigen die Ausführungen Heines, daß eine Entscheidung über die zeitliche Einordnung von VM nur über inhaltliche Kriterien zu gewinnen ist. Damit ergibt erst die Gegenüberstellung von VM und Contra Eunomium, die gesondert zu behandeln ist<sup>63</sup>, Aufschluß über die relative Chronologie der Schriften Gregors.

Wenn Gregor nach dem Vergleich mit dem Pferderennen auf den Anlaß von VM eingeht, läßt sich daraus also kaum ein Schluß auf die historischen Umstände ziehen. Vielmehr zeigt sich in der Übertragung des Bildes vom Pferderennen auf die konkrete Situation der Abfassung von VM die pädagogische Intention, mit Hilfe des vorbildhaften Lebens von Moses eine entsprechende Anleitung für den τέλειος βίος seines Adressaten liefern zu können. Diese Intention wird schon im zweiten Teil des Vergleichs deutlich, wenn Gregor hervorhebt, der Gesprächspartner solle von ihm selbst unterwiesen werden. Der Vergleich mit dem Pferderennen zeigt, wie Gregor das Leben umschreibt: das Stadion der Tugend (τὸ τῆς

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Vgl. VM I 2, p. 2,13f.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Im Anschluß an J. DANIÉLOU (vgl. J. DANIÉLOU, 1966, 166) betonte man, daß VM ca. 390 entstanden sei: so auch W. JAEGER, 1954, 118f; G. BEBIS, 1967, 373; M.A. BARDOLLE, 1984, 255; E. FERGUSON, 1976, 307; ähnlich C. PERI, 1974, 313-315; E. JUNOD, 1978, 82 und J.E. HENNESSY, 1963, 23.

Vgl. R.E. HEINE, 1975, bes. 11-15 mit dem Hinweis auf Ref Eun 208, p. 401,3; vgl. dazu L.F. MATEO-SECO, 1993, 64 Anm. 5. Vgl. ferner Platon, Parm 127b.

<sup>61</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, bes. 11-15.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Celsus bei Origenes (Cels I 28, p. 79,17; dazu R.E. HEINE, 1975, 12 Anm. 4); vgl. vor allem CHR. KLOCK, 1987, 96.

<sup>63</sup> Vgl. Teil III, 2.1b und 2.2.

<sup>64</sup> Vgl. CHR. KLOCK, 1987, 211; dazu VM I 1, p. 1,15f.

<sup>65</sup> Vgl. VM I 1, p. 1,15-2,7; vgl. z.B. P.F. O'CONNELL, 1983, 302.

άρετῆς στάδιον)<sup>66</sup> im Lauf zu Gott (τῷ θείφ δρόμφ)<sup>67</sup>. Auch in diesem Fall sind wieder Christliches und Paganes miteinander verschränkt. Neben den Anspielungen auf den platonischen *Phaidros* steht nämlich das biblische Bild vom Stadion der Tugend und die Ausrichtung der gesamten Schrift auf das Leben des Mose.

Um diesen Lauf zu Gott vollziehen zu können, ist es im Sinne Gregors notwendig, ein vollkommenes Leben zu führen<sup>68</sup>, in dem Theorie und Praxis zusammengehören.<sup>69</sup> Ganz im protreptischen Sinne soll ein Beispiel gefunden werden<sup>70</sup>, um das eigene Leben in der Suche nach der Vollkommenheit ausrichten zu können. Ist bereits durch das Beispiel des Pferderennens das Thema des Aufstiegs zu Gott durch Anklänge an den platonischen Phaidros impliziert, versucht Gregor im weiteren Verlauf durch den Hinweis auf die großen Gestalten der biblischen Geschichte das Bild zu präzisieren: Der Aufstieg zum Göttlichen als Suche nach einem vollkommenen Leben kann zwar angestrebt werden, aber das Ziel des Aufstiegs ist noch nie erreicht worden, wie die verschiedenen Beispiele des Gehorsams zeigen. 71 Gregors These ist, daß ein vollkommenes Leben protreptisch über Beispiele zu vermitteln ist und daß >Theorie< und >Praxis< eng miteinander verbunden sind.<sup>72</sup> Hatte Gregor sich zu Beginn als Lehrer eingeführt, so wendet er hier den Blick von seiner eigenen Person weg auf den allgemeinen Begriff Bíoc<sup>73</sup>, um so bereits auf das Paradigma Moses zu zielen. Wenn Gregor davon spricht, daß das Thema des vollkommenen Lebens über Beispiele zu vermitteln sei, nimmt er bereits den Gedanken der nicht-adäquaten Abbildlichkeit der τελειότης Gottes vorweg, die in das eigene Leben übertragen werden soll. Schon hier ist die Vermittlung von Gott und Mensch über den Begriff der Teilhabe angedeutet.74

Ein vollkommenes Leben  $(\tau \acute{\epsilon} \lambda \epsilon \iota o \varsigma)^{75}$  verlangt entsprechend diesen Überlegungen einen doppelten  $\sigma \kappa o \pi \acute{o} \varsigma$ : die rationale Beschreibung der Vollkommenheit auf der einen Seite und eine Verwirklichung des dort

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> VM I 1, p. 2,1.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> VM I 1, p. 2,1f.

<sup>68</sup> Vgl. VM I 2, p. 2,9.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Ep 24,2, p. 75,13f; Cant 13, p. 393,21-394,6; dazu H.M. MEISSNER, 1991, 39; zu dieser Konzeption in der antiken Philosophie vgl. A.H. ARM-STRONG, 1983, 35; W. BEIERWALTES, 1991, 14.81.98; P. HADOT, 1991, 164-176.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Vgl. VM I 2, p. 2,12 und I 3, p. 2,22-26.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Vgl. VM I 3, p. 3,2.

Ausführlich dazu Teil III, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Vgl. VM I 3, p. 2,21.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Vgl. VM I 3, p. 2,21f.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Vgl. VM I 3, p. 2,20f.

Erkannten im Leben auf der anderen Seite: τό τε γὰρ περιλαβεῖν τῷ λόγῳ τὴν τελειότητα καὶ τὸ ἐπὶ τοῦ βίου δεῖξαι ὅπερ ἂν ὁ λόγος κατανοήση<sup>76</sup>. Beide Aspekte greifen ineinander und können nicht getrennt werden.<sup>77</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> VM I 3, p. 2,24f.

<sup>77</sup> Vgl. VM II 166, p. 88,6: εἴς τε τὸ θεῖον καὶ εἰς τὴν τοῦ ἤθους κατόρθωσιν; zum Gedanken vgl. auch A.M. RITTER, 1976, 211.

Die Zusammengehörigkeit von Erkenntnis und Reinheit der Lebensführung bzw. die Angemessenheit des Ethos im Vergleich zu der angestrebten »Wahrheit« zeigt sich auch in der Polemik Gregors gegenüber Eunomius, dem er nicht nur eine irrige Meinung in Glaubensfragen, sondern auch eine laxe und verwerfliche Lebensführung vorwirft (vgl. z.B. den Vorwurf, Eunomius dichte in Sotadeen: Eun I 17, p. 27,11-17); vgl. zum Problem auch R.E. HEINE, 1975, 8; A. MEREDITH, 1976, 318f; J.-A. RÖDER, 1993, 159f.180.204. Ein ähnlicher Hintergrund der Argumentation läßt sich für Athanasius gegen Arius aufzeigen (vgl. TH. BÖHM, 1992, 343-355) und ist auch sonst weit verbreitet (vgl. H.-J. KLAUCK, 1991, 129 und 142). Diese Einheit von Erkenntnis und Reinheit der Lebensführung ist vor allem auch eine platonische Thematik: vgl. Platon, Phaid 67b.

#### 2. KAPITEL

## DIE PHILOSOPHISCHE HINFÜHRUNG ZUM THEMA

#### 1. BEREICH DES KONTINGENTEN

Der doppelte Skopos der VM wird von Gregor von Nyssa im Prolog zunächst in einer knappen Durchführung aufgezeigt: Gregor wendet sich bei der Untersuchung des Begriffes »Vollkommenheit« (τελειότης)¹ zunächst dem Bereich zu, der durch die Wahrnehmung erfaßt werden kann (ὅσα τῆ αἰσθήσει μετρεῖται).² Er erläutert dies durch den Begriff der Quantität (ποσότης)³. Vom Begriff der Quantität ist nach Gregor aber der Bereich der Tugend zu unterscheiden, für den es keine Grenze gibt.⁴ Der Grund dafür⁵ liege in der Natur des Guten, das nur durch seinen Gegensatz begrenzt werde⁶, nicht aber wie im Bereich des Quantitativen durch eigene, d.h. in diesem Bereich liegende Bestimmungen (iδίοις τισὶν ὅροις)³.

Davon sei das Göttliche zu unterscheiden, das in höchster und eigentlicher Weise Gute. Für diese Gutheit gebe es keinen Gegensatz, so daß sie auch grenzenlos sein müsse (ἀόριστος ... καὶ ἀπεράτωτος). Die Verbindung beider Bereiche, des menschlich-kategorialen und des göttlichtranszendenten, wird bei Gregor über den Begriff der Teilhabe geleistet (μετέχει). Der, der tugendhaft lebt, hat Teil an Gott, der die vollkommene Tugend ist (παντελης ἀρετή). Für Gregor ergibt sich daraus, daß auch das Verlangen (ἐπιθυμία) nach dem Guten ohne Ende bzw. Stillstand (στάσις) sein muß. 12

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> VM I 5, p. 3,6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> VM I 5, p. 3,7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. VM I 5, p. 3,8-12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. VM I 5, p. 3,12-17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> VM I 5, p. 3,17.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. VM I 5-6, p. 3,17-4,5.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> VM I 5, p. 3,9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> VM I 7, p. 4,5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> VM I 7, p. 4,9.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> VM I 7, p. 4,11.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> VM I 7, p. 4,12.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> VM I 7, p. 4,12-15.

Daraus läßt sich also entsprechend der Skizzierung des Gedankenganges für den Bereich der Erfassung der Vollkommenheit folgende Gliederung skizzieren:

- I) Bereich des Kontingenten
  - 1) Quantität und Grenze<sup>13</sup>
  - 2) Begriff der Tugend
    - a) Tugend und Grenzenlosigkeit<sup>14</sup>
    - b) Begründung<sup>15</sup>
- II) Bereich des Absoluten
  - 1) Gutheit als Unbegrenztes<sup>16</sup>
  - 2) Teilhabe durch ein Leben nach der Tugend<sup>17</sup>
- III) Schlußfolgerung:

unendliches Streben<sup>18</sup>

# a) Quantität und Grenze

Gregor versucht, zunächst den Begriff der Vollkommenheit (τελειότης) für den Gegenstandsbereich der Wahrnehmung (αἴσθησις) deutlicher zu fassen. Dort gelte, daß die Vollkommenheit durch gewisse Grenzen festgelegt werde (πέρασί τισιν ὡρισμένοις). Diese allgemeine Bestimmung der Erfassung von Vollkommenheit erläutert Gregor mit dem Beispiel der Quantität (τὸ ποσόν), die entsprechend der aristotelischen Unterscheidung in Kontinuierliches (συνεχές) und Diskretes (τὸ

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> VM I 5, p. 3,6-12.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> VM I 5, p. 3,12-17.

<sup>15</sup> VM I 5-6, p. 3,17-4,5.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> VM I 7, p. 4,5-10.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> VM I 7, p. 4,10-12.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> VM I 7-8, p. 4,12-19.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> VM I 5, p. 3,6-8.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Aristoteles, Cat 4b20: Τοῦ δὲ ποσοῦ τὸ μέν ἐστι διωρισμένον, τὸ δὲ συνεχές. Auf das zweite Merkmal, das Aristoteles für das ποσόν diskutiert, nämlich daß die Quantität aus Teilen besteht, die eine (relative) Lage zueinander haben oder nicht haben (vgl. Aristoteles, Cat 4b21f und 5a15-37), braucht in diesem Zusammenhang nicht eingegangen zu werden, da diese Unterscheidung bei Gregor keine Rolle spielt (zur Interpretation bei Aristoteles vgl. KL. OEHLER, 1984, 231f).

Die Autorschaft von Cat kann hier nicht diskutiert werden. Sie ist für den behandelten Zusammenhang von geringerer Bedeutung, da die Antike, wie am Beispiel des Porphyrius

διωρισμένον) differenziert wird.<sup>21</sup> Denn jedes Maß im Bereich des Quantitativen werde nach Gregor durch gewisse eigene Grenzen erfaßt.<sup>22</sup> Er nennt als Beispiele die Elle oder die Zahl »Zehn«, die jeweils an einem Punkt beginnen und an einem Punkt enden<sup>23</sup>. An dieser Stelle ist es notwendig, diese Aussage Gregors im Sinne unserer Methode etwas genauer zu beleuchten. Dies soll im folgenden durch eine Untersuchung dieses Gedankens von Aristoteles bis zu Dexipp geschehen, um zu zeigen, daß Gregors Ansatz am besten von Dexipp her verstanden werden kann.

Die beiden Beispiele, die Gregor verwendet, belegen deutlich ihre aristotelische Herkunft. Denn auch in Aristoteleskommentaren wird hervorgehoben, daß Aristoteles zum Kontinuierlichen γραμμή, ἐπιφάνεια, σῶμα, χρόνος und τόπος rechne, zum Diskreten ἀριθμός und λόγος. 24 Die Elle als γραμμή und die Zahl »Zehn« als ἀριθμός wären also gerade Beispiele, die Aristoteles für συνεχές und διωρισμένον zulassen würde. Für die Teile einer Zahl z.B. gilt nach Aristoteles, daß sie keine gemeinsame Grenze oder Bestimmung (ὅρος) haben, auf die hin ihre Teile zusammengefaßt werden<sup>25</sup>; z.B. gilt 5 + 5 = 10 — aber die beiden »5« haben keine gemeinsame Grenze, sie sind voneinander getrennt (διώρισται). 26 Dies ist genauer zu erläutern.

Aristoteles beginnt in der Kategorienschrift die Behandlung der Quantität ohne eine Definition dieses Begriffs, anders als in der Metaphysik. Dort heißt es: »Quantum wird das genannt, was in Teile, die ihm innewohnen, zerlegt werden kann, von denen jeder der Natur nach ein Eines und ein Das ist.«<sup>27</sup> Dabei unterscheidet Aristoteles die Menge ( $\pi\lambda\tilde{\eta}\theta$ o $\varsigma$ ) als Diskretes, das zählbar ist, von der Größe ( $\mu\epsilon\gamma\epsilon\theta$ o $\varsigma$ ) als Kontinuierli-

oder Dexipp in ihren Kommentaren zur Kategorienschrift faßbar, die Autorschaft des Aristoteles nicht in Frage gestellt hat.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> VM I 5, p. 3,8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> VM I 5, p. 3,9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> VM I 5, p. 3,10-12.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Besonders deutlich wird dies von Ammonius hervorgehoben (In Arist Cat 4b20, p. 54,16-18); ähnlich auch Porphyrius, In Arist Cat p. 100,32-107,30, vor allem Porphyrius, In Arist Cat p. 105,5-6. Dexipp ist im Hinblick auf die aristotelische Einteilung von Cat 4b20 undeutlicher (In Arist Cat p. 64,1-71,15), weil er an dieser Stelle vorrangig an einer Auseinandersetzung mit Plotin interessiert ist (vgl. W. KROLL, 1903, 293). Zur aristotelischen Einteilung vgl. auch KL. OEHLER, 1984, 226 und 228 sowie CHR. EVANGELIOU, 1988, 74-76. Für Porphyrius folgt die Kategorie der Quantität auf die Substanz; die Gründe, die er dafür angibt, brauchen hier nicht erörtert zu werden (vgl. Porphyrius, In Arist Cat p. 100,11-28; dazu CHR. EVANGELIOU, 1988, 74).

Vgl. Aristoteles, Cat 4b25f.

Vgl. Aristoteles, Cat 4b26-28.

<sup>27</sup> Aristoteles, Met 1020a7f: Ποσόν λέγεται τὸ διαιρετὸν είς ... ἐνυπάρχοντα ὧν ἔκαστον ἔν τι καὶ τόδε τι πέφυκεν είναι.

chem, das meßbar ist.<sup>28</sup> Wesentlich sind für Aristoteles die Begriffe der Teilbarkeit und des Einen: Das Teilbare kann stets erneut geteilt werden, während das Eine als solches unzerlegbar ist. Wäre das Eine teilbar, müßte es aus verschiedenen Einheiten bestehen und wäre folglich nicht mehr eins.<sup>29</sup> Zwei Körper sind z.B. genau dann kontinuierlich, wenn sie sich in ihrem Äußersten berühren bzw. zusammenfallen, d.h., wenn sich zwei Flächenstücke berühren. Kontinuierlich sind die Dinge, die sich so berühren, daß ihre äußersten Grenzen eins sind.<sup>30</sup> Demgegenüber betont Aristoteles für die Zahlen, daß sie sich nicht berühren<sup>31</sup>, weil keine gemeinsame Grenze zwischen ihnen besteht. Die Einheit als Unzerlegbarkeit ist für den Meßvorgang konstitutiv: »Eine diskrete Menge ist in reale Teile zerlegbar, von denen jeder einzelne als etwas wirklich Unzerlegbares eine Einheit darstellt.«32 Dabei ist zu beachten, daß für Aristoteles die Zahl eine Prädikatsstruktur aufweist, d.h. auf eine Menge von Dingen rekurriert, die als Einheiten aufgefaßt werden.<sup>33</sup> Damit setzt Aristoteles für die Bestimmung der Quantität als Kontinuierliches und Diskretes die Bestimmung der Grenze voraus, die das Äußerste eines jeden einzelnen ist, außerhalb dessen von dem jeweiligen Etwas nichts zu finden ist und innerhalb dessen alles von diesem Etwas ist.34

Daraus ließe sich nun folgern, daß das Maß für die Quantität durch gewisse eigene Grenzen erfaßt wird, wie Gregor schreibt.35 Dies findet sich

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. Aristoteles, Met 1020a8-10. Dabei ist zu betonen, daß Aristoteles den Begriff Meßbarkeit als Abgrenzung zum Begriff Zählbarkeit im Sinne von Nur-Meßbarkeit versteht (vgl. KL. OEHLER, 1984, 225). Auf die Probleme, die sich aus der Sicht der heutigen Mathematik in diesem Zusammenhang ergeben (vgl. KL. OEHLER, 1984, 225f), kann hier nicht eingegangen werden.

Diese Argumentation ist nur dann schlüssig, wenn man wie Aristoteles oder Euklid von den natürlichen Zahlen ausgeht und die Zahl als Zusammenfassung von Einheiten versteht: vgl. Euklid, El VII, Def 1 und 2, p. 103; vgl. auch Platon, Resp 525d-526a. Dazu J.L. AKRILL, 1963, 94f; H. GERICKE, 1994, 81f.109.114 sowie KL. OEHLER, 1984, 228. 232f. Zum Begriff der Teilbarkeit vgl. auch E. TUGENDHAT, 1988, 96-98 und J. STENZEL, 1933, 63-65.71.117f (auch für die entsprechenden Ausführungen von Porphyrius, Simplicius, Themistius und Johannes Philoponus).

Vgl. Aristoteles, Phys 231a24.

<sup>31</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 227a19f.

<sup>32</sup> KL. OEHLER, 1984, 228.

<sup>33</sup> Vgl. Aristoteles, Cat 5b33-40; Met 1087b34 und Phys 224a2-10; dazu KL. OEHLER,

<sup>1984, 232</sup>f.
Vgl. Aristoteles, Met 1022a4f und Phys 227a11. Zur Grenze vgl. auch Platon, Menon 75e. Syn I 5, p. 3,9.

allerdings nicht so deutlich an der soeben skizzierten Stelle der aristotelischen Kategorienschrift, wie z.B. Mühlenberg annimmt<sup>36</sup>.

Um diesem Problem zu entgehen, versucht Heine zu zeigen<sup>37</sup>, daß sich Gregor von Nyssa an eine Stelle aus der Physik des Aristoteles anlehne.<sup>38</sup> Gregor betone nämlich, daß das vollkommen sei, von dem man den Anfang und das Ende kenne (οίδε τὸ ἀπὸ τίνος ἀρξάμενον καὶ εἰς τί καταλῆξαν)<sup>39</sup>, dieses also vollständig erfassen könne. Somit habe es definitive Grenzen. Aristoteles argumentiert an der erwähnten Stelle, daß das απειρον nicht vollendet sei, weil es keine Grenze habe. 40 »Wo aber nichts außerhalb ist, das ist vollendet und ganz. So nämlich definieren wir das Ganze, von dem nichts abwesend ist ...«41 Mit dieser Stelle aus der Physik kann zwar verdeutlicht werden, warum Gregor davon spricht, daß man wissen müsse, was der Anfang und was das Ende sei im Hinblick auf die Vollendung im Bereich der Ouantität. Aber auch in diesem Fall ergibt sich nur implizit der Gedanke Gregors, daß jegliches Maß im Bereich der Ouantität durch gewisse eigene Bestimmungen umfaßt werde. Zudem vernachlässigt Heines Vorschlag die Unterscheidung der Quantität in Kontinuierliches und Diskretes. Ein wichtiger Gedanke Heines ist jedoch, daß die Parallelen zu Aristoteles nicht notwendig eine direkte Auseinandersetzung mit oder einen Anschluß an Aristoteles bedeuten müssen.42

Die Verhältnisbestimmung von Kontinuierlichem und Diskretem als zweier gleichrangiger Arten der Quantität, wie sie sich im Anschluß an Aristoteles denken ließe, wird von Plotin eingehend untersucht und in

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> E. MÜHLENBERG, 1966, 160: »Eng sich an Aristoteles anschließend, so daß man versucht ist, eine wörtliche Kenntnis der Stelle anzunehmen, sagt Gregor: >Denn jedes quantitative Maß wird durch ihm eigentümliche Bestimmungen umfaßt<«.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 65f.

<sup>38</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 207a8-15.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> VM I 5, p. 3,11f.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Vgl. auch Phys 207a7, wo in diesem Zusammenhang der Begriff τὸ ποσόν eingeführt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Phys 207a8-10.

R.E. HEINE verweist hier zudem auf Platon, Phileb 31a und Parm 137d (vgl. R.E. HEINE, 1975, 66); in beiden Fällen betont Platon zwar, daß das, was ἄπειρον ist, auch ohne Anfang, Mitte oder Ende ist. Im ersten Fall geht es Platon jedoch um die Lust (ἡδονή), im zweiten Fall um das ἔν. Beide Stellen können also nur bedingt als Parallelen zur Verdeutlichung herangezogen werden (zur Stelle vgl. auch J. HALFWASSEN, 1991, 309-311).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 66.

Auf die Ausführungen von Alexander von Aphrodisias zu diesem Thema kann hier nicht eingegangen werden: vgl. dazu z.B. CHR. PIETSCH, 1992, 124-126.

Frage gestellt.<sup>43</sup> Denn Plotin setzt sich kritisch von der Anwendung der Kategorien auf verschiedene Wirklichkeitsbereiche ab: »Wenn sie sagen, das Kontinuierliche als Kontinuierliches sei eine Quantität, könnte wohl das Diskrete keine Quantität sein; wenn aber das Kontinuierliche die Quantität als ein Akzidenz besitzt, was wird beidem (dem Kontinuierlichen und Diskreten) gemeinsam sein, um sie zu Quantitäten zu machen?«<sup>44</sup> Neben dieser Kritik bestreitet Plotin außerdem, daß Ort, Zeit und Rede wirklich Quantitäten sind.<sup>45</sup> Das Ziel der Argumentation Plotins ist es zu zeigen, daß dieselben Kategorien nicht in gleicher Weise auf die sensible und die intelligible Sphäre anwendbar sind.<sup>46</sup> Die aristotelischen Kategorien seien auf die sensible Welt beschränkt.<sup>47</sup>

Diese Problematik, die Plotin herausgestellt hat, wird von Dexipp aufgegriffen, indem er den Gesprächspartner Seleucus sagen läßt, daß nach Plotin das Kontinuierliche und das Diskrete nicht zugleich Quantitäten

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Dabei ist aber zu beachten, daß sich Plotin evtl. nicht so sehr von Aristoteles absetzen will, wie in der Forschung oft angenommen wurde (vgl. die Nachweise bei ST.K. STRANGE, 1987, 955; allgemein zur Kritik Plotins an Aristoteles hinsichtlich der Konzeption der Quantität: CHR. RUTTEN, 1961, 83-92). Diese Vermutung legen die Äußerungen von Dexipp (vgl. Dexippus, In Arist Cat p. 5,1-12) und Simplicius nahe (vgl. Simplicius, In Arist Cat p. 2,3-8). Vielmehr scheint es wahrscheinlicher zu sein, daß sich Plotin vor allem mit den Interpretationen der Kategorienschrift von Lukios und Nikostratos auseinandersetzt (vgl. Simplicius, In Arist Cat p. 1,18-22), um zu zeigen, für welchen Bereich die Kategorien angewendet werden können (vgl. ST.K. STRANGE, 1987, 964f).

Anders ist die Tendenz bei Porphyrius, der Plotin und Aristoteles zu harmonisieren versucht, was P. HADOT vor allem für den Begriff οὐσία nachweist (vgl. P. HADOT, 1974, 31-47).

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Plotin, Enn VI 1,4,5-8: εἰ μὲν δὴ τὸ συνεχὲς ἢ συνεχὲς ποσὸν φήσουσιν εἶναι, τὸ διωρισμένον οὐκ ἂν εῖη ποσόν· εἰ δὲ κατὰ συμβεβηκὸς τὸ συνεχές, τί κοινὸν ἀμφοτέροις ἔσται τὸ ποσοῖς εἶναι; An anderer Stelle betont Plotin, daß die Größe groß ist durch die Quantität (Enn VI 3,11,12f). Dabei übernimmt Plotin allerdings in dieser Enneade die Unterscheidung von Kontinuierlichem und Diskretem (Enn VI 3,13,1), die sich hinsichtlich der Grenze durch die Prädikate >gemeinsam< und >eigen

 unterscheiden (Enn VI 3,13,2; vgl. dazu CHR. EVANGELIOU, 1988, 152). Aber auch in diesem Zusammenhang besteht ein Unterschied zu Gregor, der für den gesamten Bereich der Quantität davon spricht, daß er eigene Grenzen hat (vgl. Gregor, VM I 5, p. 3,9).

CHR. EVANGELIOU versucht in diesem Zusammenhang nicht, die verschiedenen Ansätze bei Plotin und Porphyrius zusammenzusehen. Demgegenüber vermag ST.K. STRANGE zu zeigen, daß für Porphyrius die Kategorien nicht in einem metaphysischen Sinne zu verstehen seien, sondern als Versuch einer Behandlung der Prädizierbarkeit (vgl. ST.K. STRANGE, 1987, 957-963 mit den entsprechenden Nachweisen bei Porphyrius, Herminus, Alexander von Aphrodisias und Simplicius; zur Prädikation bei Plotin vgl. CHR. RUTTEN, 1961, 89-92).

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 3,11,1-9 und VI 3,12,25-28.

Vgl. Plotin, Enn VI 3,1,3-6.19-21; VI 1,12,51-53; dazu V. VERRA, 1992, 73f. Dies richtet sich z.B. gegen Ansätze von Boëthus von Sidon und Eudorus von Alexandrien (vgl. Simplicius, In Arist Cat p. 78,4f und 206,10-15; dazu ST.K. STRANGE, 1987, 969).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Vgl. ST.K. STRANGE, 1987, 965-972. Für die intelligible Welt rezipiert Plotin vor allem den platonischen Sophistes. Vgl. zu dieser Frage auch P. AUBENQUE, 1985, 9f.28-33.

sein könnten<sup>48</sup>; was ist beiden dann aber noch gemeinsam? Die Antwort des Dexipp lautet: »gemeinsam haben sie das Maß in sich selbst und die Grenze, die im Unterschiedenen und Kontinuierlichen zu finden ist« (κοινόν ἔγουσι τὸ μέτρον ἐν ἐαυτοῖς καὶ τὸ πέρας, ὅπερ ἐν τῷ διωρισμένω και τῷ συνεχεῖ θεωρεῖται)<sup>49</sup>. Diese Antwort deckt sich mit der Lösung Plotins.<sup>50</sup> Nach einem möglichen Einwand, der die Quantität in der Größe als Quantität durch Teilhabe an der Zahl faßt<sup>51</sup> und der durch Hinweise auf die Natur und den Kosmos widerlegt wird<sup>52</sup>, kehrt Dexipp noch einmal auf die Frage des kolvóv zurück: »was ihnen beiden gemeinsam ist, ist nämlich gemessen und begrenzt zu werden gemäß der eigenen Hypostase von jedem« (κοινὸν γὰρ ἐν αὐτοῖς ὑπάρχει τὸ μετρεῖσθαι καὶ τὸ πεπερατῶσθαι κατὰ τὴν ίδίαν ὑπόστασιν)<sup>53</sup>. Damit kann gezeigt werden, daß im Bereich der Quantität sowohl für das Kontinuierliche als auch das Diskrete jeweils eine definitive Grenze vorhanden ist, indem beim Wahrnehmbaren nur das vollendet sein kann, wovon man Anfang und Ende weiß. Gemeinsam ist dem Kontinuierlichen und Diskreten, daß es begrenzt ist nach seiner je eigenen Maßgabe. Man könnte an dieser Stelle einwenden, daß Dexipp statt öpoc (Gregor) das Wort πέρας (πεπερατῶσθαι) verwendet. Für Gregor von Nyssa trifft jedoch zu, daß er beide Termini als austauschbar betrachtet, wenn er z.B. άόριστος und ἄπειρος miteinander identifiziert: τὸ δὲ άόριστον τῶ ἀπείρω ταὐτόν ἐστιν.<sup>54</sup>

Ein weiterer Ansatzpunkt zum Verständnis dieses Gedankens liegt wiederum in den beiden Beispielen, die Gregor von Nyssa verwendet, um den Begriff ποσόν zu erläutern: Zehn (δεκάς) und Elle  $(πῆχυς)^{55}$ . Beide Beispiele werden auch von Plotin gebraucht, allerdings in einem anderen

Vgl. Dexippus, In Arist Cat p. 66,14-17.

P. HENRY verweist in diesem Zusammenhang darauf, daß die Texte, die Dexipp im Hinblick auf die Frage der Quantität als plotinisch ausgibt, nicht in den Enneaden zu finden sind. Sie müßten deshalb aus der mündlichen Traditon stammen. Zudem sei Dexipp in dieser Frage von der Schrift Ad Gedalium des Porphyrius abhängig, die ihm über Iamblich vermittelt worden sei (vgl. P. HENRY, 1982, 3-12). Eine Untersuchung dieser Fragen kann hier nicht geleistet werden. Allgemein zum Problem des Verhältnisses von Aristoteles, Plotin und Dexipp P. HENRY, 1973, 234-265.

Zur Abgrenzung des Philosophen Dexipp von dem Historiker vgl. A. BUSSE, 1888, 402-409. Dexippus, In Arist Cat p. 66,18-20.

Vgl. Plotin, Enn VI 3,13; vgl. den Hinweis bei J. DILLON, 1990, 114 Anm. 12 und 13.

Es handelt sich um einen Einwand, den Plotin selbst vorbringt (Enn VI 1,4,11-14). Vgl. Dexippus, In Arist Cat p. 66,23-67,6; vgl. auch Iamblich, De Comm Math Sc 7, p. 28,24-29,20 und Iamblich, In Nic p. 7,6-23.

Dexippus, In Arist Cat p. 67,6f.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Eun I 169, p. 77,20; vgl. dazu R.E. HEINE, 1975, 65f Anm. 1.

<sup>55</sup> Vgl. VM I 5, p. 3,10f.

Kontext: Plotin geht der Frage nach, ob die Zeit eine Zahl bzw. das Maß der Bewegung ist. 56 Wäre die Zeit so etwas wie eine Zahl, wie sollte sie sich dann von der Zehn oder einer anderen Zahl unterscheiden?<sup>57</sup> In diesem Fall bliebe die Zeit als Zahl (Quantität) der Bewegung äußerlich und würde lediglich auf die Dinge appliziert.<sup>58</sup> Nähme man aber an, so Plotin, die Zeit sei ein zusammenhängendes Maß (συνεγές μέτρον), dann wäre sie ein Maß einer bestimmten Größe (ποσόν), wie es bei der Elle der Fall ist (τὸ πηχυαῖον μέγεθος).<sup>59</sup> Hier bliebe aber die Zeit das Maß einer bestimmten Quantität, wonach dann die Dauer der Größe einer Bewegung folgen würde. 60 Das Ziel der Argumentation Plotins ist es, die Zeit von beiden Bereichen, der Zahl und dem zusammenhängenden Maß, deutlich zu unterscheiden. Darin berührt sich Gregor von Nyssa mit dem Gedanken Plotins, wenn Gregor die Tugend z.B. von der Zahl (Zehn) und dem zusammenhängenden Maß differenzieren will.61

Geht man von der Bestimmung aus, die sich hier für das Quantitative ergeben hat, können weitere Überlegungen eingebracht werden, und zwar für die philosophischen Implikationen, die das Verhältnis von Begrenztem und Unbegrenztem betreffen. Für Plotin folgt der Gedanke, daß das Eine (oder Gott) unendlich oder grenzenlos ist, notwendig aus seiner Gestaltund Formlosigkeit, da das Eine auch nicht dadurch erreicht werden kann. daß Größe oder Zahl ins Unermeßliche gesteigert werden: ληπτέον δὲ καὶ ἄπειρον αὐτὸν οὐ τῷ ἀδιεξιτήτω ἢ τοῦ μεγέθους ἢ τοῦ ἀριθμοῦ<sup>62</sup>. Wenn das Eine als solches in seiner Un-Unterschiedenheit gefaßt wird, ist es in dieser seiner In-Differenz von allem Bestimmten, das sich unterein-

Vgl. Plotin, Enn III 7,9,1f.

Nach Porphyrius könne die Elle in immer Teilbares geteilt werden und schließe so eine Art Unendlichkeit zum Großen und zum Kleinen ein; dies sei die unbestimmte Zweiheit (vgl. Simplicius, In Arist Phys p. 53,28-54,11; dazu J. STENZEL, 1933, 64; M. HOFFMANN, 1993,

<sup>46</sup>f) 57 Vgl. Plotin, Enn III 7,9,15-17.

<sup>58</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1981, 230f.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Vgl. Plotin, Enn III 7,9,17-19.

Wenn Plotin annimmt, es handle sich hier um ein zusammenhängendes Maß und dies mit δέ dem Vorhergehenden gegenüberstellt, greift er mit Sicherheit die aristotelische Unterscheidung (Cat 4b20) auf, wonach dann konsequent die Zahl (z.B. Zehn) das Diskrete ist (διωρισμένος); zur Elle vgl. auch Enn III 7,9,31. Zur Zeitauffassung des Aristoteles vgl. KL. OEHLER, 1984, 230f.

Vgl. Aristoteles, Phys 221a3; dazu W. BEIERWALTES, 1981, 231.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> VM I 5, p. 3,10-13.

Weitere Überlegungen könnten hier eingebracht werden, so z.B. zum Verhältnis von Zeit und Maß bei Gregor von Nyssa.

<sup>62</sup> Plotin, Enn VI 9,6,10f; dazu W. BEIERWALTES, 1987, 465.

ander unverscheidet, different und somit das Nichts von allem.<sup>63</sup> Weil sich die Identität des einzelnen dadurch ergibt, daß es ie als Prinzipiiertes durch Grenze, Form und Gestalt bestimmt wird und sich als Etwas von Anderem unterscheidet, folgt daraus konsequent, daß das Eine als Nichts von allem in sich grenzenlos (ἄπειρον), form- und gestaltlos (ἀνείδεον καὶ ἄμορφον) sein muß<sup>64</sup>, vor und über dem Sein und vor dem Etwas.<sup>65</sup> Das Etwas-Sein begrenzte das Eine, so daß es aufhören würde, es selbst zu >sein<. Die Grenze (πέρας) als Akt und Zustand<sup>66</sup> ist das Umschließende. nach Proklos der Grund für die beständige Eigentlichkeit (μόνιμος iδιότης<sup>67</sup>). Sie bestimmt jedes Seiende zu einem umgrenzten Etwas, so daß dieses selbig mit sich selbst und von allem anderen unterschieden ist. »Jedes mit sich selbst selbige und darum bestimmte und begrenzte Etwas beschränkt ein anderes Etwas, da es nur dadurch ist, daß es nicht das andere ist. Selbst aber kann es wiederum nur sein, indem das andere als ein es selbst ausgrenzendes, d.h. ebenso πέρας ist.«<sup>68</sup> Nach dem platonischen Sophistes bestimmen Selbigkeit und Andersheit den für jedes Seiende gemäßen Ort.<sup>69</sup> Jedes Seiende ist mit sich identisch, insofern es ein Eines. Umgrenzt-Bestimmtes ist; jede Selbigkeit impliziert Andersheit.<sup>70</sup> Der Grund der Grenze liegt somit im Selben und im Anderen.<sup>71</sup>

Diese dargelegte Struktur von πέρας und ἀπειρία für das Etwas und das Eine bei Plotin und Proklos impliziert jedoch nicht etwa eine bloß theoretische Unterweisung. Vielmehr wird sie bestimmend für eine Lebens-

<sup>63</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 7,32,12f; III 8,9,54; vgl. W. BEIERWALTES, 1980, 26 und W. BEI-ERWALTES, 1985, 41.

<sup>64</sup> Vgl. z.B. Plotin, Enn VI 7,17,18-43; dazu W. BEIERWALTES, 1985, 41. Diesem Gedanken widerspräche eine Stelle Plotins (Enn VI 8,9,10), an der das Eine ἀρισμένον τι genannt wird. Zu Recht verweist aber W. BEIERWALTES darauf, daß Plotin noch im selben Kapitel (Enn VI 8,9,39 und 42) davon spricht, daß das Eine nicht begrenzt sein könne. Außerdem betone Plotin das Allein-Sein des Einen, so daß es auch nicht von einem anderen begrenzt sein könne (Enn VI 8,7,38 und VI 9,11,51; Plotin bezieht dabei Platon, Phileb 63b7f auf das Eine selbst: Enn V 5,13,6; VI 7,40,28; vgl. W. BEIERWALTES, 1990a, 92f). Die Konjektur von W. BEIERWALTES <κεχ>ωρισμένον als Anzeige der absoluten Andersheit des Einen (vgl. Proklos, In Parm 1184,12f und 18; Heraklit, Frg. B 108) erklärt den Sachverhalt eindeutig: vgl. W. BEIERWALTES, 1990a, XXVII f und 91f; ferner W. BEIERWALTES, 1987, 455f.
65 Plotin, Enn VI 9,3,36-38.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Zu beiden Aspekten vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 51 mit Anm. 2 für den pythagoreischen Hintergrund.

<sup>67</sup> Proklos, Theol Plat III 9, p. 136,47f.

<sup>68</sup> W. BEIERWALTES, 1979, 52.

<sup>69</sup> Vgl. Platon, Soph 256 de.

Zur Frage der Andersheit und der Zahl vgl. W. BEIERWALTES, 1972a, 183f. Für eine ähnliche Konzeption bei Pseudo-Dionysius Areopagita vgl. ST. GERSH, 1978,

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 61.

form, die es dem Menschen ermöglicht, sich zu läutern und so zu Gott bzw. dem Einen zu gelangen: »Die Lehrer dafür sind Analogien und Abstraktionen, die Erkenntnis dessen, was aus Ihm herstammt, und jene besonderen Stufen des Aufstiegs; Wegbegleiter aber dahin sind Reinigungen, Tugenden und Läuterungen, Wandeln im geistigen Reich ...«<sup>72</sup> Für Plotin ist also ohne wahrhafte Tugend eine Rede von Gott bloßes Gerede.<sup>73</sup>

Wenn Gregor für den Bereich der Quantität behauptet, daß alles durch gewisse eigene Grenzen erfaßt wird, so wird dadurch deutlich, daß sich Etwas von Anderem je unterscheidet in der Selbigkeit mit sich selbst und der Unterschiedenheit von allem anderen: Durch die Grenze wird jedes Seiende bestimmbar, definierbar und denkbar. Damit zeigt sich für Gregor von Nyssa, daß dessen Erörterungen aus einer Diskussion der aristotelischen Bestimmung der Quantität im vierten Jahrhundert verständlich werden, so vor allem aufgrund der Auseinandersetzung Dexipps mit Plotin, ohne daß damit allerdings Gregors »Quellen« eindeutig bestimmt werden könnten oder sollten. Zugleich ist aber durch die implizierte Differenz von Grenze und Grenzenlosigkeit auch die Frage aufgeworfen, wie die Vollendung des Menschen zu denken ist. Gerade der Kontext bei Plotin, daß eine Rede von Gott die wahrhafte Tugend voraussetze, verweist darauf, daß speziell das Problem einer Bestimmung der Tugend einer Klärung zugeführt werden muß.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Plotin, Enn VI 7,36,6-9; zum Kontext vgl. P. HADOT, 1991, 36f.

<sup>73</sup> Vgl. Plotin, Enn II 9,15,39f; W. BEIERWALTES, 1991, 14. Vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 51 Anm. 2.

## b) Der Begriff der Tugend

Gregor hat für den Bereich der Ouantität den Begriff der Vollkommenheit eingeführt; beim Quantitativen muß stets eine Grenze  $(πέρας)^1$  angenommen werden. Es ergibt sich deshalb auch konsequent die Frage, ob eine solche Bestimmung auf die Tugend zutreffe. Um hier das Prädikat der Vollkommenheit anwenden zu können<sup>2</sup>, müsse man nach den Überlegungen zur Ouantität und deren Vollkommenheit auch wissen. wo die Tugend beginnt (άπὸ τίνος άρξάμενον) und wo sie endet (είς τί καταλῆξαν)<sup>3</sup>. Gregor von Nyssa sichert seinen Gedanken durch ein Schriftzitat ab, so daß er auch hier einen doppelten Bezug zum christlichen und philosophischen Kontext wahrt<sup>4</sup>: Unter Hinweis auf Phil 3.13<sup>5</sup> nimmt er als unumstößliche, d.h. für Gregor wahre Prämisse an<sup>6</sup>, daß es für die Tugend hinsichtlich ihrer Vollkommenheit nur eine einzige Grenze gebe, nämlich keine Grenze zu haben: ἐπὶ ... τῆς ἀρετῆς ἕνα ... τελειότητος όρον έμάθομεν τὸ μη έγειν αύτην όρον<sup>7</sup>. Damit betont Gre-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. VM I 5, p. 3,7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mit der Frage, was die Vollkommenheit der Tugend (τελειότης τῆς ἀρετῆς) sei, bewegt sich Gregor auf einer anderen Ebene als in dem Fall, bei dem nach der besten oder vollendeten Tugend (τελεία άρετή) gesucht wird, etwa bei Arius Didymus (Nachweise bei P. MORAUX, 1973, 310) oder bei Aspasius in seinem Kommentar zur Nikomachischen Ethik (Nachweise bei P. MORAUX, 1984, 272f Anm. 166). Sie unterscheidet sich aber auch wesentlich von der Fragestellung der Pythagoreer, die nach Aristoteles (EN 1106b36 -1107a2; vgl. auch Met 986a22-26) das Gute dem Begrenzten, das Schlechte dem Unbegrenzten zuordnen; für das Gute gebe es nur eine richtige Handlungsweise, für das Schlechte aber jeweils mehrere Möglichkeiten einer falschen Handlungsweise (dazu auch Aspasius, In Arist EN p. 47,35-48,1; vgl. P. MORAUX, 1984, 261).

VM I 5, p. 3,11f; dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 160.
 Vgl. M. HARL, 1990, 117-122 und H.M. MEISSNER, 1991, 145-149.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. VM I 5, p. 3,15-17.

<sup>6</sup> Vgl. dazu die grundlegenden Ausführungen von H.M. MEISSNER, 1991, 145-154.

<sup>7</sup> VM I 5, p. 3,12-14. Auf diesen Zusammenhang wird allgemein hingewiesen von R.E. HEINE, 1975, 67; E. FERGUSON, 1976, 308; E. JUNOD, 1978, 83; G. WATSON, 1987, 102. Zur Frage der Vollkommenheit im ethischen Kontext bei den Mittelplatonikern vgl. J. DILLON, 1977, 72 und 148.

C.W. MACLEOD betont hier zu Recht die Unausgewogenheit in der Argumentation Gregors (vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 187). Wenn nämlich Gregor den Bereich der Tugend von der Quantität dadurch abgrenzt, daß er den Begriff der Grenze einführt, dann könnte von dem Begriff Grenze aus betrachtet - alles Intelligible ohne Grenze vorgestellt und dadurch der spezifische Sinn und eine genaue Erfassung von Tugend umgangen werden. Dies zeigt sich besonders deutlich im Hohelied-Kommentar (Cant 6, p. 173,7-174,20). Dort unterscheidet Gregor das Wahrnehmbare und Stoffliche vom Intelligiblen und Unstofflichen: τὸ μὲν γάρ ἐστιν αἰσθητὸν καὶ ὑλῶδες, τὸ δὲ νοητόν τε καὶ ἄϋλον (Cant 6, p. 173.8f). Das Intelligible sei ἄπειρον und άόριστον, alles andere (Hinweis auch auf das Quantitative [Cant 6, p. 173,13]) werde vollständig durch Grenzen erfaßt (Cant 6, p. 173,11-13). Das Intelligible entfliehe jeder Grenze (ἐκφεύγει τὸν ὅρον [Cant 6, p. 173,18]). Diese Art der Grenzenlosigkeit/Unendlichkeit, die stets wiedergeschaffen werde

gor von Nyssa, daß ein tugendhaftes Leben sich ständig selbst überschreiten muß. Mit dieser Konzeption befindet sich Gregor in Opposition zu Aristoteles. Denn für diesen muß das τέλος der Tätigkeit im Lebendigen selbst liegen. Da die Tätigkeit aber nichts als ein Vermögen ist, dieses sich aber in der Tätigkeit erfüllt, muß die Tätigkeit selbst das τέλος der Tätigkeit sein.<sup>8</sup> Diesen Grundsatz wendet Aristoteles auch auf die Tugend an. Das Weswegen, der Grund einer Handlung, ist ein Ziel, das um seiner selbst willen verfolgt wird. Damit gibt es auch ein Äußerstes für eine solche Handlung. Das Äußerste ist aber die Grenze eines jeden. Wenn es aber eine Grenze gibt, ist auch kein unendliches Fortschreiten möglich. Es würde nämlich nach Aristoteles die Natur des Guten zerstören. 11 Gregor muß also für seine Annahme eines unendlichen Fortschritts im Bereich der Tugend eine Begründung liefern. Dafür wählt Gregor, wie oben gezeigt, ein Schriftzitat (Phil 3,13) als Basis der Argumentation, die er für den philosophisch gebildeten Leser der damaligen Zeit durch eine Begründung absichert (ὁμολογούμενον). Mit dieser zweifachen Bezugnahme, nämlich auf die Bibel und die philosophische Diskussion, liefert er eine Begründung, die nicht allein dem christlichen Leser genügt, sondern auch der paganen Bildung Rechnung trägt.

Als Grund für diese Behauptung führt Gregor an, daß alles Gute entsprechend seiner Natur ohne Grenze sei, nur begrenzt durch sein Gegenteil.<sup>12</sup> Daß das Gute keine Grenze habe, kann im Anschluß an die Überlegungen zur Quantität nur bedeuten, daß es keine eigenen, ihm inhärenten Grenzen (iδίοις τισίν ὅροις)<sup>13</sup> hat, die ein Etwas von einem Anderen abgrenzen. Wäre nämlich das Gute in sich strukturiert wie eine quantitative Gegebenheit, müßte entweder angenommen werden, daß sich

<sup>(</sup>vgl. Cant 6, p. 174,6-20), unterscheide sich jedoch von der Unendlichkeit Gottes (vgl. auch J. DANIÉLOU, 1970, 108f). Die Differenz zwischen »Unendlichkeit« und »schlechter Unendlichkeit«, um mit HEGEL zu sprechen (vgl. G.W.F. HEGEL, Enzykl. § 93-94), hebt sich klar z.B. von der Konzeption bei Origenes ab; dieser behauptet nämlich; έἀν γὰρ ἄπειρος ἡ θεία δύναμις, ἀνάγκη αὐτὴν μηδὲ ἐαυτὴν νοεῖν τῆ γὰρ φύσει τὸ ἄπειρον άπερίληπτον (Princ II 9,1, p. 400). Es besteht jedoch in dieser Hinsicht eine deutliche Nähe zu Plotin (Enn III 7,11,45-62; VI 6,18,1-3); zu diesem Fragenkreis vgl. W. BEI-ERWALTES, 1981, 271f mit weiteren Belegen (W. BEIERWALTES, 1981, 272).

Zu diesen Aspekten ausführlich Teil III, 2.1 a; 2.2 a und 3.3.

Vgl. E. TUGENDHAT, 1988, 101.

<sup>9</sup> Vgl. Aristoteles, Met 994b9-10.

Vgl. Aristoteles, Met 1022a4-5.

Vgl. Aristoteles, Met 994a10-13.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. VM I 5, p. 3,17-19; dazu auch E. MÜHLENBERG, 1966, 160 und R.E. HEINE, 1975, 67. VM I 5, p. 3,9.

das Gute auch aus etwas zusammensetzt, was nicht gut ist; oder man müßte z.B. argumentieren, daß es im Guten selbst Abstufungen gebe; ein mehr oder weniger Gutes. Beides widerspräche jedoch der Natur des Guten (άγαθὸν τῆ ἐαυτοῦ φύσει)<sup>14</sup>, d.h. seinem Wesen. Die Behandlung von »gut« und »schlecht« als logische Entgegensetzungen ist dabei in der Tradition belegt, so daß Gregor<sup>15</sup> mit einer breiten Übereinstimmung (ὁμολογία)<sup>16</sup> bei den Lesern rechnen kann; nachweisbar ist dieser Gedanke für Aristoteles<sup>17</sup>, die Stoa<sup>18</sup>, den Mittel-<sup>19</sup> und Neuplatonismus<sup>20</sup>. Maßgebend ist für diese Tradition Platons Theaitetos. 21 Dort betont Platon für das Leben, daß man die Übel oder das Schlechte (κακά) nicht ausrotten könne; denn mit Notwendigkeit müsse es immer ein dem Guten Entgegengesetztes geben (ὑπεναντίον γάρ τι τῷ ἀγαθῷ ἀεὶ εἶναι άνάγκη)<sup>22</sup>. Um diesem Spannungsfeld zu entgehen, schlägt Platon vor, sich Gott so weit als möglich anzunähern (ὁμοίωσις θεῷ κατὰ τὸ δυνατόν)<sup>23</sup>. Da Gott nie ungerecht sein könne, ist die Erkenntnis (γνῶσις) von Gottes Gerechtigkeit wahre Weisheit und Tugend.<sup>24</sup>

Mit dieser Konzeption Platons, die Gregor von Nyssa mit Phil 3,13 verbinden konnte und somit in ein christliches Weltbild einzubetten suchte,

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> VM I 5, p. 3,17f.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Für Gregor vgl. auch Eccl 5, p. 356,1-19; Op hom 12, p. 164A; Or cat 5, p. 27,3-10; Or cat 28, 105,15-106,7; An et res p. 93B; 104B; Cant 4, p. 103,5-15.

Ein ähnliches Problem behandelt Gregor bei der Frage nach der Bedürftigkeit/Unbedürftigkeit zur vollendeten Gutheit, Macht usw. für die Hypostase des Einziggeborenen und des Hl. Geistes in Contra Eunomium (Eun I 167, p. 77,4-7); auch dort wird betont, daß das Gute keine Grenze seiner Gutheit kenne (Eun I 168, p. 77,7f). Also gebe es auch nicht, wie Eunomius vermute, einen Wandel zum Schlechteren im Hinblick auf die Natur des Sohnes und Geistes (Eun I 169, p. 77,13-20); dazu auch E. MÜHLENBERG, 1966,

Eine genaue Interpretation findet sich Teil III, 2.1 a.

Dazu ausführlich H.M. MEISSNER, 1991, 126-170.
Vgl. Aristoteles, Met 1051a17; vgl. auch Alexander von Aphrodisias, In Arist Met p.

<sup>594,37.</sup> Für Aristoteles vgl. D. O'BRIEN, 1980, 109.127 und 132f.

18 Vgl. SVF I 566; SVF I 536; Philon von Alexandrien, Sacr 135, p. 256,5-12 und Ebr 7, p. 171,11-13; Origenes, In Joh 20,13, p. 343f; dazu C.W. MACLEOD, 1982, 187.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. J. DILLON, 1977, 34.44.122f.192f.299.

Vgl. z.B. Plotin, Enn I 8,11; ähnlich Porphyrius, Sent 32, p. 26,5-12; Porphyrius, In Arist Cat p. 114,3-6: Οἶον ἡ άρετὴ τῆ κακία έναντίον ἐστίν, ἡ δὲ άρετὴ καὶ ἡ κακία έξις, πᾶσα δὲ έξις εἴρηται ὅτι τῶν πρός τι καθό τινος έξις. άλλὰ μὴν ἡ άρετὴ καὶ ἡ κακία έξεις είσίν των πρός τι δή αν είη ή άρετή και ή κακία ή τε γάρ άρετή τινός έστιν έξις ή τε κακία; Dexipp, In Arist Cat p. 28,8f: καὶ τῶν ἀρετῶν καὶ κακιῶν διαφερουσών τῷ γένει τὰς αὐτὰς εἶναι διαφοράς.

Vgl. Platon, Theait 176a-d.

Platon, Theait 176a5.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Platon, Theait 176b1f.

Vgl. Platon, Theait 176bc.

Ausführlich dazu Teil III, 4.2.

sind die wesentlichen Schritte der weiteren Argumentation Gregors vorbereitet. Hier soll aber zunächst deutlich werden, daß einerseits für das Gute die Vollkommenheitsvorstellung, wie sie für den Bereich des ποσόν entwickelt ist, nicht zutreffen kann, Andererseits ist dem Guten konkret das Böse entgegengesetzt. Konsequent kann dann Gregor auch folgern, daß das Gute im kontingenten Bereich dort aufhört, wo sein Gegensatz beginnt.<sup>25</sup> Gregor führt diesen Gedanken weiter, indem er von der Bestimmung des Guten zur Bestimmung der Tugend wechselt und behauptet. daß das Stehen (στάσις) im Lauf auf dem Weg zur Tugend bereits der Beginn des Laufes auf dem Weg zum Laster ist. 26 Dieser Übergang ist deshalb gerechtfertigt, weil das Streben (d.h. die Bewegung) nach dem Guten als Tugend gefaßt werden kann. Der Satz >stehen zu bleiben auf dem Weg der Tugend< impliziert aber zugleich das Problem der Freiheit des Menschen: Dieser kann das Gute oder das Böse wählen.<sup>27</sup> Auch in dem Fall, daß sich jemand der Tugend oder dem Guten zuwendet, darf es kein Halten geben; dieser immerwährende Fortschritt bedingt, daß die Tugend selbst nicht vollendet werden kann.<sup>28</sup> Ein Aufstieg (der Seele) ist für Gregor dadurch ermöglicht, daß die Seele als ὁμοίωμα θεοῦ betrachtet werden kann<sup>29</sup>, insofern die Seele von Gott her (θεόθεν)<sup>30</sup> ist.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Vgl. VM I 5, p. 3,20f. Gregor vergleicht diesen Sachverhalt mit Leben und Tod, Licht und Finsternis: VM I 5, p. 3,19 und VM I 5, p. 3,21f.

VM I 6, p. 3,22f.
 Vgl. Gregor, Or cat 5, p. 25,2-28,11; Inscr I 7, p. 46,24-47,1; Inscr I 8, p. 52,18-53,12; Inscr II 4, p. 79,6-24; Origenes, Princ II 9,2, p. 402/404; dazu J. DANIELOU, 1970, 105-108.121-125 und C.W. MACLEOD, 1982, 187.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 67f. Gregor von Nyssa meint jedoch damit nicht bloß, wie dies E.G. KONSTANTINOU nahelegt (vgl. E.G. KONSTANTINOU, 1966, 96), daß die Vollkommenheit der Tugend auf Erden nicht erreicht werden könne und deshalb »in der Ewigkeit (...) Früchte tragen« wird (E.G. KONSTANTINOU, 1966, 96); denn Gregor betont im Hohelied-Kommentar, daß das Gute nie eine Grenze habe und das Ausstrecken nach Gott in aller Ewigkeit der Äonen (ἐν πάση τῆ τῶν αἰώνων ἀϊδιότητι) kein Ende finde (Cant 8, p. 245,21f und 246,3-247,18); vgl. auch D.L. BALÁS, 1966, 155.

An et res p. 52A; dazu E. PEROLI, 1993, 247.

An et res p. 120C. Dieses Begründungsverhältnis der Herkunft der Seele von Gott

bedeutet nach CH, APOSTOLOPOULOS, daß die Seele in ihrer ontischen Struktur göttlich ist (vgl. CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 131f und 331); demgegenüber hebt H.M. MEISSNER hervor, daß es auch lediglich die geschaffene Wirklichkeit der Seele umfassen könne, die eine Ursache voraussetzt (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 318 Anm. 32). Es wird noch genauer ausgeführt (vgl. Teil III, 4.2), daß Gregor nachweisen will, wie die Seele trotz ihres geschaffenen Status eine innere Verwandtschaft mit dem Göttlichen aufweist. Eine Anähnlichung an Gott ist aber für Gregor nicht aus einer alleinigen Selbstbefreiung des Menschen zu erklären, sondern setzt für ihn ein Handeln Gottes voraus, das das Streben des Menschen zu Gott erst ermöglicht.

Zum Gedanken der Anähnlichung an Gott als τὸ ἀκρότατον τῶν ὀρεκτῶν bei Basilius (De spir sanct IX 23, p. 328; vgl. auch Aristoteles, EN 1177b33f) vgl. W. JAEGER, 1954, 103 und H.-J. SIEBEN, 1993, 74f.

Dieser Gedanke kann weiterverfolgt werden: Mühlenberg nimmt an, daß Gregor von Nyssa die Begriffe στῆναι bzw. ἴστασθαι als Konträrbegriffe zum progressus in infinitum verwende und sich somit in einer Diskussion mit Aristoteles befinde, um dessen innere Logik zu überwinden. Heine kann aber überzeugend nachweisen, daß in der dritten Theophanie das Verlangen, Gott zu sehen, einmal durch das Begriffspaar κόρος und στάσις erläutert wird kurz darauf allerdings durch κόρος und πέρας  $^{33}$ . Den Stand bzw. die Grenze zu erreichen, bedeutet somit auch, gesättigt zu sein (κόρος). In einem tugendhaften Leben ist es aber im Sinne Gregors nicht möglich, einen Zielpunkt oder eine Sättigung der Tugend zu erreichen. Dies ist nicht auf das konkrete Leben beschränkt, sondern erstreckt sich für Gregor auch auf die Schau Gottes: Sogar dort wird das Streben nach Gott im Sinne einer Anähnlichung an kein Ende kommen. Denn—

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 165 unter Verweis auf Eun I 364, p. 134,17-26; II 75, p. 248,21-249,1; II 88, p. 252,19-24; ygl. auch E. MÜHLENBERG, 1966, 107.154 und 162. Zu den Begriffen Tugend, Grenze und Quantität bei Aristoteles vgl. auch G.W.F. HEGEL, Gesch. der Phil. II, 224: »Die Tugend, und vollends die bestimmte, tritt in eine Sphäre ein, wo das Quantitative seinen Platz hat; der Gedanke ist hier nicht mehr als solcher bei sich selbst, die quantitative Grenze ist unbestimmt.«

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Vgl. VM II 232-233, p. 114,18-23.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Vgl. VM II 239, p. 116,17-23; dazu R.E. HEINE, 1975, 84f.

<sup>34</sup> R.E. HEINE zeigt darüber hinaus auf, daß sich Gregor hier in einer Auseinandersetzung mit Origenes befinden könnte (vgl. R.E. HEINE, 1975, 96). Den κόρος der Seelen bei Origenes konnte Gregor im Sinne des Neuplatonismus verstehen (vgl. M. HARL, 1966, 400-404 und H.M. MEISSNER, 1991, 321). Mißverständlich ist aber die Äußerung, daß die neuplatonische κόρος-Lehre im göttlichen Bereich den Grund der Sättigung sah (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 321 Anm. 47). Das Ziel der κόρος-Lehre wird z.B. bei Plotin vom Begriff der Selbstgenügsamkeit her entwickelt: Der zeitfreie, absolute νοῦς bedarf eines Grundes oder Ursprungs, der zugleich der Zielpunkt der ἐπιστροφή ist. Somit ist der Nous nicht Grund seiner selbst wie das Eine (vgl. W. BEIERWALTES, 1990a, XXXI). Zur Selbstgenügsamkeit des Nous gehört gerade seine Reflexivität, die seine Einheit erst begründet, so daß von hier aus gesehen der Nous nichts außerhalb seiner selbst bedarf (außer seines Grundes). Diese doppelte Bedürftigkeit – der Reflexivität und des Grundes für die Einheit des Geistes – ist (paradox) seine Sättigung; vgl. Plotin, Enn V 9,8,7f; zur Entwicklung des Gedankens vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 229f (mit reichen Belegen bei Plotin); ferner A.H. ARMSTRONG, 1989, 85.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Vgl. Gregor, Cant 8, p. 246,3-247,18. Daß dieses Fortschreiten ohne Ende für das Leben >vor< und >nach< dem Tode anzuwenden ist, zeigen auch die Überlegungen Gregors in *De anima et resurrectione* (12A-17B und 88C-108A; dazu H.M. MEISSNER, 1991, 85-92 und 310-321); im irdischen Leben wird dieses Streben vorrangig durch die ἐπιθυμία motiviert (vgl. T.J. DENNIS, 1979, 503 Anm. 1 und H.M. MEISSNER, 1991, 310), im Leben nach dem Tode durch den ἔρως (H.M. MEISSNER, 1991, 312f). Daraus folgert CH. APOSTOLOPOULOS, daß Gregor als Neuplatoniker die Konzeption des ἔρως an die Stelle der christlichen ἀγάπη gesetzt habe (vgl. CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 321-366). Gegen diese Interpretation wurde von verschiedener Seite Kritik geübt:

<sup>1)</sup> Beide Begriffe reichen nicht aus, um eine Grenze zwischen Christentum und Platonismus zu ziehen (A. MEREDITH, 1988, 326; so schon J. DANIÉLOU, 1944, 204); der Hinweis allerdings, daß es sich hier zudem um den Fall einer χρῆσις heidnischen Bildungsgutes

so betont Gregor - am Ziel (τέλος) bewahrheitet die Seele in vollkommener Nachahmung der göttlichen Natur den χαρακτήρ der göttlichen Seligkeit<sup>36</sup>; daß es deswegen keine Sättigung der Seele gibt, wird in De anima et resurrectione durch die göttliche Selbsterkenntnis begründet: die άγάπη als ένέργεια bestimmt das Verhältnis der Seele zu Gott wie das Verhältnis des θεῖον zu sich selbst.37

Wenn aber die Vollkommenheit im Bereich der Tugend unmöglich ist<sup>38</sup>. muß der Sinn eines Lebens gemäß der Tugend klar gemacht werden:

handelt, der den rechten Gebrauch des Begriffes Eros festlege (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 313), ist zunächst formaler Art. Problematisch ist, daß einerseits der Begriff des rechten Gebrauches (usus iustus) impliziert, daß eine Kriteriologie an die Selektion angelegt wird, die der Konzeption z.B. des Eros selbst fremd ist; andererseits müßte klar gemacht werden, daß durch die Verwendung einer bestimmten Begrifflichkeit lediglich eine formale Struktur übernommen wird, die von den damit assoziierten Konnotationen frei sein könnte.

- 2) Das Argument, daß Gregor oder seine Zeitgenossen keinen Gegensatz zwischen Glauben und Philosophie sahen (vgl. J.C.M. VAN WINDEN, 1987, 194 und H.M. MEISSNER, 1991, 313), berührt die philosophischen Implikationen der jeweils vertretenen Position nicht. Ob jemand sich der Tatsache bewußt ist oder nicht, daß seine Begrifflichkeit bestimmte Implikationen philosophischer Art aufweist, hat nichts damit zu tun, daß diese Implikationen vorhanden und de facto philosophischer Natur sind, Im übrigen sind die Grenzen zwischen ἔρως und ἀγάπη in diesem Kontext fließend (vgl. Gregor von Nyssa, z.B. Cant 13, p. 383,9).
- 3) Gegen CH. APOSTOLOPOULOS hat A. MEREDITH geltend gemacht, daß dieser für die Frage einer philosophischen Konzeption im Zusammenhang mit De vita Moysis den christlichen σκοπός des Werkes völlig übersehe, nämlich das tugendhafte Leben (vgl. A. MERE-DITH, 1988, 326 und H.M. MEISSNER, 1991, 313). Aber auch in diesem Fall ist nicht deutlich, warum dies eine Differenz von Philosophie und Christentum ausmachen sollte, da es auch im philosophischen Bereich entsprechende Ausführungen gibt: Philosophie als Lebensform bei Platon (z.B. Siebter Brief); Aristoteles (EN); Plotin, Proklos usw. (vgl. A.M. HAAS, 1986, 330; zu Plotin und dessen Wirkungsgeschichte vgl. vor allem W. BEIERWAL-TES, 1991 passim). Eine Differenz ergibt sich vorrangig von der Konzeption der angezielten Schau des Göttlichen / Einen und den daraus gefolgerten Implikationen her (dies habe ich für den Begriff der Mystik zu zeigen versucht: vgl. TH. BÖHM, 1994,45-64); vgl. ferner Teil III, 1.2.

  36 An et res p. 96BC.

Der Gedanke, daß sich bei Handlungen das Prädikat >gut < als Qualifikation von Handlungszielen gemäß dem Worumwillen (ov Evera) bestimmen läßt, d.h. daß es sich um ein zielgerichtetes Handeln aufgrund einer positiven Kennzeichnung des Erstrebten als lohnend oder wertvoll handelt, ist ein Grundgedanke des Aristoteles. Das Worumwillen ist im Begriff >gut < impliziert (vgl. auch Platon, Gorg 466-481 und die Differenzierung des Worumwillens für etwas [τινί] und von etwas [τινός] bei Aristoteles, Met 1072b1-4; vgl. A. KENNY, 1978, 197-201 sowie R. BUBNER, 1992, 165 und 172f).

<sup>37</sup> Vgl. An et res p. 96C-97A; zur Stelle D.L. BALAS, 1966, 84; CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 286f.334f sowie H.M. MEISSNER, 1991, 320; vgl. zu diesem Gedanken auch Plotin, Enn VI 8,13,20-59 und VI 8,15 und später Proklos, In Parm VII, p. 511,76: »unius desiderium et indeficiens motio« (ώδίς).

38 Vgl. VM I 6, p. 4,3f.

Warum soll man überhaupt tugendhaft leben?<sup>39</sup> Der Gedanke wird von Gregor in zwei Schritten entwickelt: wie ist das Gute selbst zu bestimmen und was bedeutet eine solche Bestimmung für ein Leben entsprechend der Tugend?

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. VM I 6, p. 4,4f.

#### 2. BEREICH DES ABSOLUTEN

## a) Das Gute als Unbegrenztes

Das erste und eigentliche Gute, das Gutsein selbst, ist für Gregor das Göttliche, soweit es auch immer in seiner Natur erkannt wird. 1 Um die Gutheit des Göttlichen selbst zu fassen, greift Gregor zunächst auf das bisher Gesagte zurück: Die Tugend selbst hat keine Grenze außer der Schlechtigkeit (κακία)<sup>2</sup>. Diese Bestimmung hatte Gregor dadurch erreicht, daß er die Tugend vom Bereich der Quantität abgegrenzt hatte, die selbst durch die Grenze bestimmt ist. Für das Göttliche oder das Gute selbst kann aber kein Gegensatz bestehen (άπαράδεκτον δὲ τοῦ ἐναντίου τὸ θεῖον)<sup>3</sup>; die Folgerung lautet für Gregor: Das Göttliche selbst muß ohne jede Grenze sein - άόριστος ... καὶ άπεράτωτος. 4 Dieser Gedanke wird von Gregor an späterer Stelle nochmals aufgegriffen: Nähme man an, das Göttliche wäre begrenzt, so müßte auch gefolgert werden, daß es etwas gäbe, was jenseits dieser Grenze liege, da das Begrenzte an ein Ende kommen müßte.<sup>5</sup> Somit müßte das Göttliche als Begrenztes von einer ihm fremden Natur, d.h. von etwas anderem als es selbst, umschlossen sein, so daß das Göttliche nicht mehr das Alles-Umfassende wäre.6 Gregor bestimmt jedoch die göttliche οὐσία als jenseits alles Geschaffenen, d.h. getrennt von jeder Bestimmung, die Extension bedeutet: Gott hat

<sup>1</sup> Vgl. VM I 7, p. 4,5-7; die Übersetzung von M. Blum »was auch immer durch die Natur erkannt wird« (M. Blum, 1963, 29) mit einem dativus instrumentalis für ὅ τί ποτε τῆ φύσει νοεῖται trifft diesen Sachverhalt nicht, weil dabei nicht klar wird, was unter Natur zu verstehen ist. Sicher denkt Gregor nicht an eine sog. natürliche Gotteserkenntnis (zum Problem vgl. z.B. W. PANNENBERG, 1988, 121-132); vgl. dagegen z.B. die Übersetzung mit einem dativus respectus von A.J. MALBERBE / E. FERGUSON, 1978, 31: »and is known by this nature« [Hervorhebung Th.B.]. Diese Deutung wird auch dadurch unterstützt, daß Gregor von Gott aussagt: »er ist die vollkommene Tugend« - αὐτός ἑστιν ἡ παντελὴς ἀρετή (VM I 7, p. 4,11f). Zur Sache vgl. A. MEREDITH, 1990a, 137.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. VM I 7, p. 4,8; vgl. auch D. O'BRIEN, 1980, 127.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> VM I 7, p. 4,8f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> VM I 7, p. 4,9; allgemein zu dieser Konzeption E. MÜHLENBERG, 1966, 160; R.E. HEINE, 1975, 68 und E. FERGUSON, 1976, 308.

Damit grenzt sich Gregor von Nyssa eindeutig von Origenes ab, für den Gott gerade deshalb nicht unbegrenzt ist, weil er sich dann nicht mehr selbst denken könnte (vgl. Origenes, Princ II 9,1, p. 400; dazu H. LANGERBECK, 1957, 86).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. VM II 236, p. 115,16-18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. VM II 236, p. 115,24-116,1.

Eine ausführliche Interpretation findet sich Teil III, 2.2 a.

keinen Anfang und kein Ende, also keine Grenze.<sup>7</sup> Er ist damit auch außerhalb oder jenseits jeder zeitlichen Folge.<sup>8</sup>

Dieser Gedanke der Unbegrenztheit Gottes oder des Guten ergibt sich für Gregor konsequent aus der Konzeption der Quantität ( $\pi o \sigma \acute{o} \nu$ ), wonach jedes einzelne, um es selbst zu sein, mit sich selbig und anders als alles andere sein muß. Die Identität jedes einzelnen wird als je Prinzipiiertes durch Grenze, Form und Gestalt bestimmt. Das Eine / Gute als in sich Un-Unterschiedenes und damit von allem anderen Unterschiedenes, also als Nichts von allem, hat in der Hinsicht des Nicht-Seins keine Grenze und ist deshalb in sich grenzenlos ( $\check{\alpha}\pi\epsilon\iota\rho\nu$ ). Um diesen Gedanken sachlich aufschlußreich zu verdeutlichen, kann man auf Plotin verweisen: »Das Eine ist grenzenlos, weil es nicht mehr als eines ist und nichts hat, wogegen es abgegrenzt wäre in Bezug auf etwas von sich selbst; denn nach der Maßgabe seines Eins-Seins ist es nicht Gegenstand von Maß oder Zahl. Also ist es nicht begrenzt einem anderen oder sich selbst gegenüber;

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. Eun I 363, p. 134,13-17. Dieser Gedanke Gregors soll im Zusammenhang mit der Frage nach dem Wesen Gottes (Unendlichkeit) näher erläutert werden (vgl. Teil III, 2.1 a).

<sup>2.1</sup> a).

8 Vgl. Eun I 365, p. 135,2-7; Eun I 668, p. 218,11-17: Gott ist nicht endlose Zeit, sondern zeitloses Leben (vgl. auch Plotin, Enn III 7,3; dazu W. BEIERWALTES, 1981, 39-43); ferner für die Geschöpfe Eun III,VI 67, p. 209,26-210,5 und für die göttliche Natur Eun III,VII 32-33, p. 226,18-227,2; zum gesamten Komplex vgl. D.L. BALAS, 1976, 134.136.143 und 145.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Der Hinweis von C.W. MACLEOD, daß der Apeiria-Begriff zur Zeit Gregors ein Gemeinplatz war (vgl. Apuleius, De Plat I 5, p. 86f; Porphyrius, De abst II 37, p. 103f; Alexander von Aphrodisias, In Arist Met p. 695,36-37; Clemens von Alexandrien, Strom V 81,6, p. 380,21-25; Tertullian, Apol 17,2, p. 45, Minucius Felix, Oct 18,8, p. 56; Augustinus, Conf VII 20, p. 165f; De doctr Chr I 15, p. 11f; Platon, Parm 137d; Leg 716c; ferner der Gedanke des unermessenen Maßes: Plotin, Enn V 5,4,13-14; Philon von Alexandrien, Sacr 59, p. 226,3-7; Origenes, Princ III 5,2, p. 624 und Proklos, In Parm 1118,9-19), trifft sicher zu, klärt jedoch den Gedanken Gregors nicht.

Ein weiteres Problem bei der Deutung dieses Zusammenhanges entsteht dadurch, daß C.W. MACLEOD auf die eunomianische Kontroverse verweist: Basilius von Caesarea (Adv Eun PG 29,568A), Gregor von Nazianz (PG 35, 1005A) und Gregor von Nyssa (Eun I 168-170, p. 77) würden den Unendlichkeitsbegriff gegen Eunomius von Cyzicus verwenden, um eine Stufung in der Gottheit abzuwehren (vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 188f mit dessen Hinweisen auf die PG-Stellen; deutlicher noch W. Ullmann, 1987, 155-163 gegen E. Mühlenberg, 1966, 159-165; zur Problematik mancher Einordnungen von philosophischen Konzeptionen bei W. Ullmann vgl. Th. Böhm, 1994, 55f Anm. 48); dies trifft für Gregors Contra Eunomium sicher zu. Zu fragen bleibt jedoch, ob dieser Unendlichkeitsbegriff, der dazu dient, eine Stufung in der Gottheit abzuwehren (gegen Aëtius und Eunomius), auch für De vita Moysis vorausgesetzt werden kann, wie dies C.W. MACLEOD hervorhebt (so auch R.E. HEINE, 1975, 132-158 und A. MEREDITH, 1990, 143). Diese Probleme werden unten gesondert untersucht (Teil III, 2.1 b).

andernfalls wäre es zwei.«10 Es trifft zwar zu, daß Plotin hier vom Einen spricht, Gregor dagegen vom Guten; diese Differenz sollte aber nicht wie bei MacLeod überbetont werden. 11 Denn der positive, gründende oder verursachende Aspekt des Einen bei Plotin ist dessen Gutheit<sup>12</sup>: die Einheit von Gutheit und Freiheit als Ursache »seiner selbst«. 13 Darin manifestiert sich auch die Mächtigkeit zu allem: Der Grundzug des absoluten Guten (ἀγαθόν) ist seine Neidlosigkeit, wodurch es an sich selbst teilgibt.14

Einem ähnlichen Gedankengang folgt Gregor von Nyssa. Er versucht nämlich aufzuzeigen, daß für das Göttliche selbst nicht zutreffen könne, daß es seine Gutheit aufgrund einer Teilhabe besitze. Dies würde implizieren, daß dem Göttlichen >Etwas< vorausgesetzt werden müßte, woran es in seiner Gutheit teilhaben könnte. Außerdem würde der Gedanke. Gott habe an der Gutheit teil, fordern, daß er sich zu dem entwickeln oder an das annähern könnte, was das Teil-Gebende der Gutheit ist; somit müßte sich Gott in dieser Hinsicht verändern können.<sup>15</sup> Unter der Voraussetzung, daß für Gregor >Gutheit< und >Schönheit< Synonyme sind<sup>16</sup>. kann es für das νοητὸν κάλλος heißen: »welches das Schön-Sein nicht anderswoher hat ..., sondern aus sich selbst und durch sich selbst schön ist.«<sup>17</sup> Aber auch die Gutheit des Göttlichen soll im Sinne Gregors dieses nicht

Plotin, Enn V 5.11,1-4: Καὶ τὸ ἄπειρον τούτφ τῷ μὴ πλέον ἐνὸς εἶναι μηδὲ έχειν πρὸς ὃ όριεῖ τι τῶν ἐαυτοῦ· τῷ γὰρ ἓν εἶναι ού μεμέτρηται ούδ΄ εἰς ἀριθμὸν ήκει. οὕτ΄ οὖν πρὸς ἄλλο οὕτε πρὸς αὐτὸ πεπέρανται έπεὶ οὕτως ἂν εἵη καὶ δύο.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 189. Anders aber z.B. A. MEREDITH, 1990a, 141-145. MEREDITH sieht vor allem Anknüpfungspunkte Gregors an Plotins Enn. I 6. Diese eher an der »Quellenfrage« orientierte Untersuchung berührt die hier vorgestellte Diskussion um die philosophische Implikation nicht (zur Methode vgl. Teil I, 1 und 3).

Vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 33; vgl. zu Plotin, Enn VI 7, 31-42 auch G. SIEGMANN, 1990, 142-184.

Vgl. W. BEIERWALTES, 1990a, XXXI.

Vgl. Enn V 4,1,35f und VI 8,6; dazu W. BEIERWALTES, 1985, 49. Vgl. auch Platon, Tim 29e und Phaid 98b; dazu auch K. KREMER, 1987, 994-1032; K. KREMER, 1988, 579-585; J. HALFWASSEN, 1992, 122f Anm. 57 sowie P.A. MEIJER, 1992, 213-215.

Irreführend könnte in diesem Zusammenhang die Bemerkung von DÖRRIE sein, daß sich Plotin gegen die Zuwendung des Einen zum Vielen ausspreche und darin einen Kernsatz Platons opfere (vgl. H. DÖRRIE, 1976, 32). Es trifft zwar zu, daß Plotin von einem Bleiben des Einen spricht, aber der Begriff der Teilgabe oder der Neidlosigkeit weisen in die Richtung, die von DÖRRIE kritisiert wird.

<sup>15</sup> Vgl. Eun I 234f, p. 95,12-25; Eun I 276, p. 107,4-10; Eun I 285f, p. 110,14-111,4; An et res p. 93A; Mort p. 29,18-30,7; dazu W. VÖLKER, 1955, 43 (auch zur Gleichsetzung von άγαθόν und κάλλος).

<sup>16</sup> Vgl. z.B. Beat 1, p. 80,12f.
17 Virg 11, p. 296,15-17: δ ούχ ἐτέρωθεν ἔχει τὸ καλὸν εἶναι ..., ἀλλ΄ ἑξ ἐαυτοῦ καὶ δι' ἐαυτοῦ καλόν; vgl. auch Platon, Symp 211ab; dazu auch A. MEREDITH, 1990a, 139f.

begrenzen, so daß Gott auch jenseits des Guten (ἐπέκεινα τοῦ άγαθοῦ) ist. 18

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. Inscr I 1, p. 26,7f; Virg 10, p. 289,26; An et res p. 93A; Eccl 7, p. 406,13-17. Wenn W. VÖLKER in diesem Zusammenhang behauptet, dies sei völlig unplatonisch (vgl. W. VÖLKER, 1955, 44), ist an folgendes zu erinnern: Für Gregor sind das Schöne und Gute Synonyme; dann kann sachlich aufschlußreich auf Plotin verwiesen werden, der im Zusammenhang mit der Frage nach dem Guten selbst auch das Überschöne behandelt. Dabei betont er, daß die Liebe zum Schönen nicht begrenzt sein könne, weil auch das Geliebte nicht begrenzt sei; folglich müsse auch das Geliebte, die Schönheit, eine Schönheit über die Schönheit hinaus sein (vgl. Plotin, Enn VI 7,32,26-29).

## b) Die Bedeutung der Teilhabe für das menschliche Leben

Der Kontext der Ausführungen Plotins zum Thema >absolute Gutheit des Einen < zeigte, daß der Gedanke des Guten in seiner Mächtigkeit zugleich impliziert, daß das Gute neidlos an sich selbst teilgibt. Die Teilgabe vom Guten her kann zugleich als Teilhabe des Prinzipiierten begriffen werden. Gregor von Nyssa behauptet nun im Zusammenhang mit seiner Darlegung der Tugend, daß das Streben gemäß der wahrhaften Tugend eine Teilhabe an Gott ist, der selbst die Tugend ist.<sup>2</sup> Gregor faßt also den Teilhabe-Gedanken konsequent aus dem Duktus seiner Überlegungen zur Tugend des Menschen. Um diesen Gedanken zu verstehen, reicht es aber nicht aus, lediglich darauf zu verweisen, daß sich Gregor hier vom Platonismus und von Aristoteles unterscheidet, wenn er Gott als Tugend einführt.<sup>3</sup> Zwar behaupten z.B. die Stoiker, daß Gott eine Tugend habe; diese sei aber mit der menschlichen Tugend identisch bzw. nur von daher verstehbar.<sup>4</sup> Dies widerspricht jedoch der Konzeption Gregors, nach dessen Ansicht das Göttliche als Unbegrenztes von allem Kontingenten scharf unterschieden werden muß.

Ein Problem bei der Behauptung, Gott sei die Tugend, ergibt sich vor allem deshalb, weil besonders in der philosophischen Tradition die Fragestellung, ob Gott eine Tugend haben könne, negativ beschieden wurde. Denn die Annahme einer Tugend bei Gott würde zugleich implizieren, daß Gott auch Affekte hätte. Zwar versucht Alkinoos aufzuweisen, daß eine Anähnlichung an Gott (ὁμοίωσις θεῷ) als Ziel des theoretischen und praktischen Lebens gelten könne<sup>5</sup>. In diesem Zusammenhang betont J.H. Loenen zu Recht, daß Alkinoos zwischen dem ἐπουράνιος θεός und dem ὑπερουράνιος θεός unterscheide.<sup>6</sup> Mit letzterem ist eine Anähnlichung in einem tugendhaften Leben deshalb unmöglich, weil dieser keine apern besitze.7 Dieser Gedanke ist bei Aristoteles noch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Plotin, Enn V 4,1,35f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. VM I 7, p. 4,10-12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 189; A. MEREDITH, 1990a, 137; dazu Aristoteles, EN 1145a25-26; Philon von Alexandrien, Opif 8, p. 2,20; Mut 183-184, p. 188,4-11; Alkinoos, Didask 28, p. 57; Plotin, Enn I 2,1.

Vgl. SVF I 245-252 und SVF I 564. Auf die Probleme, wie der stoische Gedanke in sich verständlich gemacht werden könnte, kann hier jedoch nicht eingegangen werden.

Alkinoos, Didask 2, p. 2; Didask 28, p. 56; für den Bereich der Theoria vgl. z.B. auch Porphyrius, Sent 32, p. 25,6-9.

Vgl. J.H. LOENEN, 1981, 111.
 Alkinoos, Didask 28, p. 56f. Wenn H. MERKI lediglich auf die erste Stelle bei Alkinoos Bezug nimmt, um den Gedanken der Angleichung an Gott zu fassen (vgl. H. MERKI, 1952, 26), verkürzt er den Gedanken wesentlich, weil Alkinoos darauf abhebt, daß

deutlicher hervorgehoben: Falls die Götter eine Tugend besäßen, müßten sie auch Affekte haben<sup>8</sup> und wären somit der Veränderung unterworfen. Zwar schreibt Aristoteles in der Eudemischen Ethik, daß es eine Tugend Gottes gäbe.<sup>9</sup> Damit meint er jedoch nicht eine ethische Tugend, da die Götter kein »praxis-orientiertes« Leben führen— ihre einzige Tätigkeit ist die θεωρία.<sup>10</sup> Über Alkinoos und Aristoteles geht Sextus Empiricus hinaus, der die Konzeption einer Tugend Gottes gegen die Behauptung von dessen Existenz einsetzt: Wenn Gott existiert, muß er ein Lebewesen sein und alle Tugenden besitzen; viele der Tugenden könnten jedoch Gott nicht zugeschrieben werden; also könne Gott nicht existieren.<sup>11</sup> Wenn auch dieser Beweis in sich nicht schlüssig ist, zeigt er doch, daß die Redeweise von Gottes Tugend Implikationen hat, die bei Gregor von Nyssa auf den ersten Blick ausgeblendet erscheinen. Dies gilt besonders von dem Argument des Aristoteles, daß beim Besitz der Tugend auch Affekte vorhanden sein müßten.

Daß Gregor dieses Problem jedoch kennt, zeigt eine Stelle aus De virginitate: Gott ist weder Trauer noch Lust, weder Furcht noch Mut oder Angst oder Zorn oder irgendein so beschaffener Affekt (πάθος)<sup>12</sup>; all dies müsse außerhalb Gottes liegen, der selbst die Tugend sei. Damit ist sich Gregor durchaus der Problematik bewußt, wenn er von der Tugend im Zusammenhang mit Gott spricht. Jeder affektive Zusammenhang muß notwendig ausgeschlossen werden. Gottes Tugend ist für Gregor die Weisheit selbst (αὐτοσοφία), die Gerechtigkeit selbst (αὐτοδικαιοσύνη), die Wahrheit selbst (αὐτοσλήθεια)<sup>14</sup>.

Dem Problem der Implikation der Affekte aufgrund des Besitzes der Tugend versucht Gregor dadurch zu entgehen, daß er betont: Gott ist die Tugend. Er bedarf nicht der ἔφεσις dahin. Wenn nämlich das Gute nur

Gott keine Tugend haben könne (vgl. P. MORAUX, 1984, 277 Anm. 176; ferner J. DILLON, 1977. 299f).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Aristoteles, EN 1145a26f.

<sup>9</sup> Vgl. Aristoteles, EE 1238b18f.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Vgl. Aristoteles, EN 1178b8-22; MM 1200b13-16.

Vgl. Sextus Empiricus, Adv Math IX 152-177, p. 80-90.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. Gregor, Virg 17, p. 314,13-15.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. Gregor, Virg 17, p. 314,25f.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Cant 1, p. 36,7f; vgl. auch Cant 3, p. 90,1f sowie Plotin, Enn I 2,6. Vermittelt wird diese Tugend im Sinne Gregors durch Christus, der die vollkommene Tugend ist: vgl. Eccl 5, p. 358,9 und VM II 244, p. 118,20; dazu R.E. Heine, 1993, 205.219-222; H.M. MEISSNER, 1993, 230f.

<sup>15</sup> Nach Aristoteles ist für die göttliche Tätigkeit keine Unterscheidung zwischen Dynamis und Betätigung möglich (vgl. Met 1071b17-26). Hier fallen Energeia, Ergon und Dynamis zusammen. »Weil die Präsenz hier nicht die ἐντελέχεια einer ὕλη ist, ist sie nicht,

durch sich selbst >bestimmt< werden kann, also jegliches Böse aus ihm ausgeschlossen ist und folglich, wie Gregor gezeigt hat, das Gute auch keine Grenze besitzen kann, ist Gott die Tugend oder Gutheit schlechthin, da Tugend und Gutheit kompatibel sein können. Diesen Gedanken führt Gregor im Kommentar zum Ecclesiastes aus: »denn das außerhalb des Seienden Seiende ist nicht im Sein. Da also die Schlechtigkeit der Tugend als (dem Guten) entgegengesetzt betrachtet wird, Gott aber die vollkommene Tugend ist, ist die Schlechtigkeit außerhalb Gottes, deren Natur nicht darin besteht, sie selbst zu sein, sondern darin erfaßt wird, daß sie nicht gut ist; denn für den Gedanken des außerhalb des Guten Seienden setzen wir als Namen >die Schlechtigkeit<. So also wird die Schlechtigkeit dem Guten als entgegengesetzt betrachtet, wie das Nichtseiende dem Seienden.«16 Damit kann Gregor behaupten, daß Gott die Tugend ist, und zugleich vermeiden, von den Affekten sprechen zu müssen, was durch die Rede von dem Besitz oder gar dem Erwerb der Tugend impliziert würde. Somit führt Gregor eine klare Distinktion zwischen dem menschlichen Vermögen eines tugendhaften Lebens und der göttlichen Tugend ein<sup>17</sup>, also die Differenz zweier Gutheiten<sup>18</sup>, die über den Begriff der Teilhabe verbunden werden. Wie aber ist diese Teilhabe im ethischen Bereich zu interpretieren?

Dafür verweist Gregor auf die Anähnlichung an Gott (ὁμοίωσις θεῷ) als ethisches Ideal. Die Anähnlichung an Gott wird von Gregor von Nyssa als *Mittel* zur Flucht betrachtet, um ins Vaterland, d.h. zum Göttlichen, zu gelangen.<sup>19</sup> Sie geschieht durch das Ablegen alles Fremden, des Bösen,

wie bei der endlichen ούσία, die δύναμις zu einer Tätigkeit, sondern ist die Tätigkeit.« (E. TUGENDHAT, 1988, 101).

Dies gilt für Gregor auch in erkenntnistheoretischer Hinsicht: vgl. A.A. MOSSHAM-IER. 1990, 103-108.

<sup>16</sup> Eccl 7, p. 406,16-407,5: τὸ γὰρ ἔξω τοῦ ὄντος ἐν τῷ εἶναι οὐκ ἔστιν. ἐπεὶ οὖν ἀντιθεωρεῖται τῆ ἀρετῆ ἡ κακία, θεὸς δὲ ἡ παντελὴς ἀρετή, ἔξω ἄρα τοῦ θεοῦ ἡ κακία, ἦς ἡ φύσις οὐκ ἐν τῷ αὐτήν τι εἶναι, ἀλλ΄ ἐν τῷ ἀγαθὴν μὴ εἶναι καταλαμβάνεται τῷ γὰρ ἔξω τοῦ ἀγαθοῦ νοήματι ὄνομα τὴν κακίαν ἐθέμεθα. οὕτως οὖν ἀντιθεωρεῖται τῷ ἀγαθῷ ἡ κακία, ὡς ἀντιδιαιρεῖται τὸ μὴ ὂν τῷ ὄντι; vgl. auch Cant 9, p. 285,16f.

MER, 1990, 103-108.

18 Vgl. z.B. auch Philon von Alexandrien, Ebr 133-137, p. 196,2-27; Det 160, p. 294,15-25; Mut 183, p. 188,4-7; SVF III 75; Origenes, Cels V 39, p. 43: dazu C.W. MACLEOD, 1982, 190.

<sup>190.
19</sup> Vgl. Gregor, Or dom 2, p. 27,24-28,8; dazu Plotin, Enn I 2,1. H. MERKI betont hier zu Recht, daß Gregor der Auffassung Plotins näher steht als der Platons (Theait 176ab): vgl. H. MERKI, 1952, 126f. Nach dem, was sich für den Zusammenhang von Teilhabe und Gutheit im Rahmen philosophischer Erörterungen gezeigt hat, scheint die Betonung der Andersheit des Ansatzes von Gregor bei D.L. BALÁS überzogen zu sein: »Yet the notion of participation, as found in his theology, has been deeply transformed and inserted in a Christian synthesis« (D.L. BALÁS, 1966, 164; Hervorhebung Th. B.). Für diese Feststellung

insofern im geistigen Bereich Tugend und Böses getrennt werden müssen.<sup>20</sup> Die ὀμοίωσις θεῷ ist aber für Gregor nicht nur in dem Sinne zu verstehen, daß das menschliche Tun tugendhaft sein soll<sup>21</sup>, sondern die Teilhabe am Guten erfährt ihr Maß vom Guten selbst als dem Prinzip des menschlichen Tuns. In der Teilhabe am Guten >besitzt < der Mensch Gott (bzw. Christus) in sich.<sup>22</sup> Philosophisch kann dies als Rückgang des Denkens in sich selbst begriffen werden, wodurch das Denken den göttlichen Grund in sich selbst entdeckt. Dies wird ermöglicht, indem das Sinnenfällige überstiegen wird - ein Freiwerden von der Mannigfaltigkeit des Seienden. Das Maß des Abstraktionsprozesses ist das Eine oder Gute selbst, da es Prinzip eben dieser Bewegung ist.<sup>23</sup> Dieser Gedanke ist bei Plotin grundgelegt: die Überwindung des menschlichen Lebens<sup>24</sup> als Übergang in das göttliche Leben. Das Geläutert-Sein als Hinwegnahme alles Fremden<sup>25</sup> ist die Vollendung des Aufstiegs, ist Tugend.<sup>26</sup> Damit kann Tugend als »eine Form des Denkens und der Betrachtung«<sup>27</sup> (νόησις καὶ θεωρία) verstanden werden. Wenn aber die menschliche Tugend oder das Streben nach der Maßgabe des Prinzips, des Guten oder - im Sinne Gregors -Gottes als (absoluter) Tugend vollzogen wird, ist dieses Streben des Menschen zur Anähnlichung an Gott vom Gottesbegriff selbst her zu entwickeln, nämlich von der Konzeption des Unbegrenzten.

reicht es nicht aus, darauf zu verweisen, daß Gregor— anders als Platon— nicht so sehr auf die Ideen abhebt; auch die Betonung des personalen Charakters der Theologie Gregors genügt nicht, da z.B. Plotin für das Eine einen personalen Bezug kennt (vgl. H.-R. SCHWYZER, 1978, 515 und W. BEIERWALTES, 1988, 41). Auch scheint nach dem bisher für Gregor Dargelegten die Ansicht von D.L. BALÁS nicht angemessen zu sein, die Verbindung zwischen Teilhabe und Begrenzung sei neu (D.L. BALÁS, 1966, 164).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. Or dom 2, p. 26,20-27,24.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Für die Ansicht, daß der Mensch konkrete Maßnahmen im Leben ergreifen soll, gibt es bei Gregor reiche Belege: vgl. H. MERKI, 1952, 129-135.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vgl. Beat 6, p. 143,21-23; Cant 9, p. 285,16f; dazu D.L. BALÁS, 1966, 154.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 296.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. Plotin, Enn I 2,7.

<sup>25</sup> Vgl. Plotin, Enn I 2,4,6.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Vgl. Plotin, Enn I 2,3,19-31; dazu W. BEIERWALTES, 1979, 294 Anm. 2; ferner M. DE GANDILLAC, 1952, 90-107 und P. HADOT, 1963, 89-101.

W. BEIERWALTES, 1990a, XL. Weiterführende Analysen im Teil III, 2.1 b.

### 3. DAS UNENDLICHE STREBEN

Wenn das wesenhaft Gute ohne Grenze ist und die Menschen in ihrem Streben, dem tugendhaften Handeln, am Guten teilhaben, dann muß diese Teilhabe am unbegrenzten Guten ohne στάσις sein<sup>1</sup>; denn der Stand auf dem Weg der Tugend widerstrebt der Tugend selbst und führt zum Laster. wie Gregor unter Rückgriff auf die Unterscheidung von άρετή und κακία expliziert.<sup>2</sup> Die Teilhabe als Streben nach dem Guten wird von Gregor als Verlangen (ἐπιθυμία) ausgelegt.<sup>3</sup> Obwohl dieses Verlangen von seinem Wesen her ohne στάσις ist, kann es das Vollkommene nicht erreichen; zum einen weil die Vollkommenheit selbst unbegrenzt ist, zum anderen weil die menschliche Tugend eine Grenze hat, nämlich diese Grenzenlosigkeit.4

E. Mühlenberg verweist in diesem Zusammenhang auf den platonischen Eros: Platon orientiere sich im Symposion an der menschlichen Bedürftigkeit.<sup>5</sup> Das Ziel des menschlichen Strebens sei die Teilhabe an den ewigen Ideen; weil der Mensch unvollkommen sei, müsse Gott jenseits davon bleiben. Zwar treibe der Eros den Menschen zu Gott, aber Platon kann nach Mühlenberg nicht aus dem Wesen Gottes klären, daß der Mensch ihn nicht erreichen könne. Diese Schwäche sei durch Gregor überwunden worden.<sup>6</sup> Zum einen müßte hier jedoch der detailierte Nachweis geführt werden können, daß für Platon Gott jemals voll erreicht werden könne; dies ist m.E. von Mühlenberg nicht geklärt worden. Zum anderen muß bedacht werden, daß für Platon das Schöne an sich als Idee der Grund des vielheitlichen Schönen und als solcher zeitfrei ist, aber in zeithafter Erscheinung wirkt. Darin erweist es sich als normatives Prinzip von Tugend. Im Schönen manifestiert sich das Gute: Bereits das sinnlich Schöne gelte als Anstoß des anamnetischen Rückgangs des Denkens vom Sinnenfälli-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. VM I 7, p. 4,12-15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. VM I 6, p. 3,22f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> VM I 7, p. 4,14; vgl. dazu C.W. MACLEOD, 1982, 191. Die Hinweise auf Platon, Phaid 74d-75b und Plotin, Enn VI 4,8,37-45 sind als Parallelen zu undeutlich, weil sie lediglich von ὅρεξις bzw. ἔφεσις sprechen. Mit der Orientierung am absoluten Guten durch die Begierde oder das Streben befindet sich Gregor in deutlicher Opposition zu Epikur (vgl. Epikurs Tugendlehre bei M. HOSSENFELDER, 1991, 98-100); zur Frage insgesamt auch E. FERGUSON, 1973, 71-74.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> VM I 8, p. 4,16-18; vgl. W. VÖLKER, 1955, 186-195; D.L. BALAS, 1966, 154f und E.G. KONSTANTINOU, 1966, 96.

Vgl. Platon, Symp 200a-201b; 203b-204a.
 Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 161.

Vgl. Platon, Symp 211ab.

gen in dessen intelligiblen Grund.<sup>8</sup> Es wird deutlich, »daß Schönheit sowohl den äußeren Anblick als auch die innere Haltung (ἀρετή) benennt, also Leibliches *und* Geistiges oder Seelisches bestimmt«<sup>9</sup>. Die vermeintliche Opposition, die Mühlenberg feststellt, ist in dieser Form bei Platon nicht realisiert.

Wenn Gregor davon spricht, daß die Tugend ihre Grenze in der Grenzenlosigkeit hat, zieht er erneut eine deutliche Unterscheidung zwischen der Tugend, die der Mensch handelnd verwirklicht, und der absoluten Tugend, die Gott selbst ist. Andererseits begründet Gregor das unbegrenzte Streben nach dem Guten vom Guten selbst (dem Göttlichen und der Vollendetheit) her wodurch er auch den zunächst eingeführten Gedanken der Vollendung als Einschluß durch πέρατα der Unbegrenztheit. Die Vollendetheit im Bereich des Göttlichen besteht in der Unbegrenztheit.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Platon, Phaidr 249d5; 250d3.5; 251a2; dazu W. BEIERWALTES, 1980b, 13-15.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> W. BEIERWALTES, 1980b, 17.

Diese Unterscheidung korrespondiert mit der Differenz von >geschaffen< und >ungeschaffen<, die Gregor herausarbeitet (vgl. Teil III, 4.1 b).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. VM II 237-239, p. 116,3-23 und VM II 243f, p. 118,3-24; vgl. auch Platon, Menex 237a.

Vgl. außerdem Plotin, Enn VI 7,32,26-29: οὐ γὰρ ὅρισται ἐνταῦθα ὁ ἔρως, ὅτι μηδὲ τὸ ἑρώμενον, ἀλλ΄ ἄπειρος ἄν εἴη ὁ τούτου ἔρως, ὅστε καὶ τὸ κάλλος αὐτοῦ ἄλλον τρόπον καὶ κάλλος ὑπὲρ κάλλος; die Hinweise zu Plotin bei G. SIEGMANN führen in diesem Zusammenhang nicht weiter (vgl. G. SIEGMANN, 1990, 153); zum grenzenlosen Eros vgl. auch Plotin, Enn III 8,10,1; III 5,7,6 und III 8,11,40; dazu A. SPIRA, 1984, 125; ferner: W. BEIERWALTES, 1979, 310-313 und W. BEIERWALTES, 1985, 18f.

<sup>12</sup> Vgl. VM I 5, p. 3,6-8; vgl. auch Inscr II 4, p. 79,17-19; dazu A. SPIRA, 1984, 126.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 70f.

### 3. KAPITEL

# DIE PROTREPTIK IN DER VITA MOYSIS

Wenn das Vollkommene nicht erreicht werden kann, auch nicht durch das unendliche Streben, dann stellt sich die Frage, wie man leben<sup>1</sup>, wie man nach seiner Vollendung streben soll.<sup>2</sup> Das Leben des Mose ist für Gregor ein Beispiel für die Anleitung zur Tugend, das heißt, wie für den Menschen ein vollkommenes Leben möglich ist.<sup>3</sup> Die bisherigen Erörterungen Gregors sind nicht eine gedankliche Spielerei, die vielleicht den Begriff >Tugend< in verschiedenen Schattierungen beleuchtet, sondern ein wesentlicher Impuls zur Selbst-Erkenntnis<sup>4</sup> mit den entsprechenden Folgen für das menschliche Leben. Damit bewegt sich Gregor in der Tradition der (neuplatonischen) Philosophie, für die exemplarisch ein Passus Plotins stehen kann: »Euch überlasse ich es, vor allem dieses Eine überall im Blick zu haben: daß die Weise des Philosophierens, die wir erstreben. außer all dem anderen Guten- auch die Einfachheit der Lebensform zusammen mit reiner Gesinnung bezeugt, indem sie auf das in sich Ehrwürdige und nicht auf eitle Selbstgefälligkeit zielt, und die Kühnheit mit begründendem Denken, mit einem hohen Maß an Verläßlichkeit, Behutsamkeit und mit größter Umsicht verbindet. Alles Andere meßt daran!«5 Dementsprechend muß der Mensch versuchen, intensiv nach dem Guten zu streben, damit er es zumindest teilweise erreicht. Um diesen Weg einschlagen zu können, ist nach Gregor ein Blick auf große Gestalten notwendig, etwa auf Abraham und Sarah<sup>7</sup> für solche, die von der Tugend

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. VM I 8, p. 4,18f.

Vgl. VM I 9, p. 4,22f; der Bezug auf Mt 5,48 ähnlich auch bei der Stelle Or dom 2, p. 29,2f; für einen weiteren Kontext vgl. Perf p. 214,4-6; dazu H. MERKI, 1952, 125f; G. BEBIS, 1967, 381; E. FERGUSON, 1976, 308 und C.W. MACLEOD, 1982, 190.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. A. SPIRA, 1984, 124.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Obwohl der Begriff »Selbst-Erkenntnis« für Gregor von Nyssa Schwierigkeiten bereiten könnte, weil der Mensch in seinem unendlichen Aufstieg zu Gott nie an ein Ende gelangt, sei er an dieser Stelle verwendet, um den Bezug zur Auslegungstradition des platonischen Alcibiades maior anzuzeigen (dazu ausführlich Teil III, 1.1).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Plotin, Enn II 9,14,36-43 (Übersetzung W. BEIERWALTES, 1991, 71); ähnlich auch Porphyrius, De abst I 29, p. 63f; vgl. P. HADOT, 1991, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. VM I 9-10, p. 4,23-5,4; dazu A.M. RITTER, 1976, 209.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Gregor betont hier, daß die menschliche Natur in >männlich< und >weiblich< zerfalle; beide hätten das Vermögen zur Tugend und zur Sünde (VM I 12, p. 5,16-24). Gregor differenziert dieses Vermögen von Mann und Frau dahingehend, daß die Frau fleischlich und affektgeladen sei, der Mann aber das Harte und Starke der Tugend besitze (VM II 2, p. 34,1-4). Im Handeln würden wir uns selbst schaffen; je nachdem, wie wir unser Leben in der >Praxis< führen, gestalten wir es im übertragenen Sinne als männlich oder weiblich, in der Tugend oder im Laster, worunter Gregor hier evtl. die Affekte versteht (VM II 3, p. 34,13f; vgl. auch Philon von Alexandrien, Leg all III 1,3, p. 113,16-21; Leg all III 87,243, p.

abgewichen sind.<sup>8</sup> Das Vorbild dieser Menschen soll zur Nachahmung anregen<sup>9</sup> und als Reglementierung dienen. Dabei zeigt sich, daß Gregor von Nyssa gerade durch die Umsetzung der bisherigen Überlegungen für ein Leben nach dem Vorbild biblischer Gestalten erneut versucht, einen biblischen Kontext zu erarbeiten bzw. seine Gedanken in einen christlichen Rahmen durch die Hinweise z.B. auf Mt 5,48 und Jes 51,2 einzubetten. Die Heilige Schrift regt in diesem Zusammenhang die µúµŋσις an.<sup>10</sup>

Das Leben des Mose kann als eine solche Anleitung verstanden werden: daraus ergibt sich die folgende Gliederung in ἰστορία als Darstellung des Lebens und θεωρία als Deutung. 11 Gregor von Nyssa hat somit im Prolog

166,31-167,4; Origenes, Hom Ex II 1-3, p. 68-80 und Hom Num 20,2, p. 188-191; Didymus, Comm in Gen V 32, p. 20; dazu W. VÖLKER, 1955, 119). Zu einer solchen Einschätzung bereits bei Homer und Hesiod vgl. W. LUTHER, 1935, 135; zu Gregor: E.F. HARRISON, 1990, 441-471; E. F. HARRISON, 1993, 34-38 (weitere Lit.); zur Rolle Philons vgl. K. ASPEGREN, 1990, bes. 90-95; zum Problem allgemein: U. MATTIOLI, 1983; E. CLARK, 1986; E. CLARK, 1991, 221-245.

Über diesen Gedanken der geschlechtsspezifischen Einschätzung der Tugend geht aber Gregor von Nyssa selbst hinaus; denn Gregor weist seiner Schwester Makrina vor allem in De anima et resurrectione eine führende Rolle als Lehrerin zu (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 34-42). In den Augen Gregors hat Makrina, wie die Schriften Vita Macrinae und De anima et resurrectione zeigen, in ihrer Anähnlichung an Gott die Unterscheidung in Frau und Mann bereits überwunden (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 55).

<sup>8</sup> Vgl. VM I 11, p. 5,7-16. Gregor wählt hier die Metapher vom Meer des Lebens, worauf ein Schiff ohne Steuermann durch den Leuchtturm in den Hafen des göttlichen Willens, in den Hafen der Tugend gelenkt werde (VM I 11 und 13, p. 5,10-16 und 6,1). Diese Metapher hat, wie H. RAHNER mit reichen Belegen gezeigt hat, weitreichende Konnotationen, die hier nicht im einzelnen nachgezeichnet zu werden brauchen: die Bedrohung durch das Meer (vgl. H. RAHNER, 1964, 277f), die Heimkehr in den Hafen als Rettung der Seele (vgl. H. RAHNER, 1964, 550), der Leuchtturm als Symbol der lux perpetua (vgl. H. RAHNER, 1964, 551), die seelische Stille im Hafen (vgl. H. RAHNER, 1964, 553) usw. Zugleich kann diese Metapher im kirchlichen Bereich darauf verweisen, daß man durch das Meer der Häresien in den Hafen der Wahrheit gelangt (H. RAHNER, 1964, 561f). Dies ist insofern von Bedeutung, als Gregor von Nyssa dem Eunomius nicht nur eine häretische Meinung zuspricht, sondern ihm zugleich vorwirft, daß sein schlechter Lebenswandel der christlichen Lebensweise widerspreche (vgl. R.E. HEINE, 1975, 8; J.-A. RÖDER, 1993, 180.204f.236.254).

<sup>9</sup> Vgl. VM I 13, p. 6,5-8; M. MEES, 1976, 324; ferner M. SIMON, 1954, 98-127 und E. JUNOD, 1978, 84. Der mögliche Einwand, daß die Lebensumstände des Vorbildes (Moses, Abraham usw.) und des Lesers völlig verschieden sind, wird dadurch abgewehrt, daß die Tugend nicht durch äußerliche Bedingungen (Geburt, Herkunft usw.) bestimmt werde (vgl. VM I 14, p. 6,8-24). Die geläufige rhetorische Technik, bereits im Vorfeld mögliche Gegenargumente oder den Zweifel einzubringen, ist bei Gregor auch sonst belegt: vgl. Sanct Pasch p. 252,24-253,5; dazu CHR. KLOCK, 1987, 202 und ferner 195.

<sup>10</sup> Vgl. VM I 13, p. 6,7 und VM I 14, p. 6,14.

Vgl. VM I 15, p. 6,24-7,3. Dieser Ansatz der Zweiteilung ist ein geläufiges Mittel der Katechese (vgl. CHR. KLOCK, 1987, 137).

die wesentlichen Momente der gesamten Schrift VM genannt und eine Orientierung durch die Definition der Tugend geliefert.<sup>12</sup>

Durch die Methode der philosophischen Implikation konnte gezeigt werden, auf welchen philosophischen Gedanken Gregor aufruht. Dadurch läßt sich nicht nur die Geschlossenheit seines Denkens erkennen, sondern es hat sich weitergehend schon im Prolog gezeigt, wie Gregor aus der paganen Philosophie genommene Gedankengänge mit biblischen Zitaten oder Anspielungen verbindet. Abschluß der »theoretischen« Überlegungen, die jeweils an ihrem Ort durch biblische Zitate untermauert wurden, ist die Rückführung auf die »Praxis«. Die richtige Lebensführung ( $\pi$ päξις) kann allerdings für Gregor nicht mehr durch heidnische, sondern nur durch biblische Vorbilder gewährleistet werden. Daher nennt Gregor am Ende des Prologs Abraham, Sarah und Moses<sup>13</sup>, um eine Protreptik zur christlichen Lebensführung sicherzustellen.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. auch Platon, Phaidr 237bc; Aristoteles, Rhet 1415a22-25; Cicero, Off 1,7; Menander Rhetor p. 84; dazu C.W. MACLEOD, 1982, 186.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. virg p. 249,6-15. Auch Basilius wird von Gregor als Vorbild eingeführt. Dabei ist daran zu erinnern, daß dieser in eine Reihe biblischer Vorbilder, z.B. Elias, gestellt wird (vgl. Bas p. 115,18-23; dazu M. HARL, 1984, z.B. 95f).

# TEIL III PHILOSOPHISCHE IMPLIKATIONEN DER VITA MOYSIS

### 1. KAPITEL

# ZU DEN BEGRIFFEN THEORIA UND MYSTIK BEI GREGOR

Gregor von Nyssa hat im Proömium von VM die für ihn wesentlichen Gedanken der gesamten Schrift expliziert. Im weiteren Verlauf faßt er das Leben des Mose im Sinne einer Haggada (als erbauliche Lebensbeschreibung) zusammen<sup>1</sup>, die für eine philosophische Betrachtung dieses Werkes zunächst außer Betracht bleiben soll. Die Historia wird allerdings später untersucht, um den Zusammenhang von Historia, Allegoria und Theoria zu klären.<sup>2</sup> Von der Historia ausgehend, will Gregor das Leben des Mose für ein Leben entsprechend der Tugend fruchtbar machen<sup>3</sup>, indem es einer >Betrachtung < (θεωρία) unterzogen wird.4

Diesen Begriff hat Daniélou näher untersucht. Er unterscheidet bei Gregor drei Ebenen: »connaissance scientifique«, »méthode exégétique« und »contemplation mystique«<sup>5</sup>. Damit sind bei Daniélou wichtige Aspekte der θεωρία erfaßt.<sup>6</sup> Im folgenden soll allerdings geklärt werden. wie die exegetische Methode, die sog. mystische Betrachtung und die Unendlichkeit Gottes bei Gregor aufeinander bezogen sind. Die Auslegung der Schrift als θεωρία korrespondiert nämlich, so viel sei hier schon gesagt, für Gregor mit der anagogischen Betrachtung<sup>7</sup>, die zu dem unbegrenzten Gott durch ein Leben entsprechend der Tugend führen soll, das an kein Ende gelangt. Über Daniélou hinaus ist eine systematische Ausarbeitung des Bezuges der verschiedenen Bedeutungen gefordert<sup>8</sup>, und zwar auch dann, wenn der Aspekt der θεωρία als Schau Gottes bei Gregor nicht dominant sein sollte, wie Völker hervorhebt.<sup>9</sup> Denn nach Gregor führt die Betrachtung nicht nur vom Sichtbaren, der Historia, zum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Gregor, VM I 16-77, p. 7,6-33,10; dazu J. DANIÉLOU, 1963, 289-299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Teil III, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Gregor, VM I 77, p. 33,7-9.

Dabei ist zu beachten, daß der Begriff θεωρία als Überschrift zum zweiten Buch von VM lediglich in der HS S und bei v überliefert ist, die Sache selbst aber in VM häufig angesprochen wird, so z.B. Gregor, VM II 43, p. 45,11-13: εί γὰρ πρὸς τὴν τροπικωτέραν μεταί ηφθείη θεωρίαν τὸ καθ΄ ἰστορίαν γεγενημένον, ούδὲν ἂν ἡμῖν ἄγρηστον πρὸς τὸν ἡμέτερον εὐρεθείη σκοπόν.

J. DANIÉLOU, 1970, 1.
 Vgl. J. DANIÉLOU, 1970, 1-9; 9-13; 13-17 für die jeweilige Ebene.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. z.B. VM II 201, p. 103,10-12; VM II 202, p. 103,13f; vgl. auch Gregor, Cant 5, p.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1973, 514.516.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. W. VÖLKER, 1955, 147.

Unsichtbaren, sondern vor allem *durch* das Sichtbare zum Unsichtbaren. Die Schrift selbst wie auch jede gedankliche Konzeption muß als Endliches auf das Unendliche (Unsichtbare) hin überschritten werden; dies erfordert eine Zeit des Schweigens jenseits jeden Wortes und Gedankens, jedoch *durch* das Wort hindurch. Waber jedes hat seine natürliche Energeia als Grenze der eigenen Mächtigkeit; so kann auch die ganze Schöpfung durch die begreifende Betrachtung nicht außerhalb ihrer selbst sein, sondern sie bleibt immer in sich selbst und erblickt sich selbst, was sie auch immer sieht. [...] Jenes Gute aber [...] ist oberhalb (jenseits) der Schöpfung und jenseits der Erfassung. Val

Wenn im folgenden zunächst die θεωρία als Betrachtung des Göttlichen von der θεωρία als exegetischer Methode unterschieden wird, dann lediglich, um zu zeigen, daß Gregor verschiedene Nuancen ins Spiel bringt. Denn die Schriftinterpretation als anagogische Form der Auslegung unterstützt in dieser Funktion gerade den Aufstieg der Seele zu Gott, mit dem Ziel, diesen sehen zu können.

### 1. THEORIA

# a) Die Konzeption der Theoria bei Gregor

Im Proömium hat Gregor von Nyssa zu zeigen versucht, daß unter der Voraussetzung, der unbegrenzte Gott sei die Tugend, das Streben nach Tugend keine Grenze finden könne: Gregor gewinnt den Begriff des Unbegrenzten u.a. durch eine Analyse des Begriffes »Grenze« (z.B. des  $\pi o \sigma \acute{o} v$ ); das Streben nach Gott erfolgt Schritt für Schritt, gelangt dabei jedoch an kein Ende. Durch das Begrenzte hindurch, das am Unbegrenzten teilhat, strebt man über die Grenze hinaus. Deswegen muß man nach Gregor das Begrenzte oder Seiende selbst betrachten, das in  $vont\acute{o} v$  und  $\alpha \acute{o} o n \acute{o} v$  unterschieden und geteilt  $^{14}$ , aber vom wahrhaft Seienden diffe-

<sup>11</sup> Vgl. Gregor, Eccl 7, p. 410,20-412,19; dazu A.A. Mosshammer, 1990, 112 und H.M. MEISSNER, 1991, 149-152.

<sup>13</sup> Dieser Gedanke wird im folgenden noch einmal gesondert aufgegriffen, wenn die Unendlichkeit Gottes in den Schriften *Contra Eunomium* und *De vita Moysis* untersucht wird (vgl. Teil III, 2).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Vgl. Gregor, Cant 6, p. 192,19-193,18.

<sup>12</sup> Gregor, Eccl 7, p. 412,5-9.15.17: άλλ΄ ἔκαστον ὅρον ἔχει τῆς ἰδίας δυνάμεως τὴν κατὰ φύσιν ἐνέργειαν οὕτω καὶ πᾶσα ἡ κτίσις ἔξω ἐαυτῆς γενέσθαι διὰ τῆς καταληπτικῆς θεωρίας οὐ δύναται, άλλ΄ ἐν ἐαυτῆ μένει ἀεὶ καὶ ὅπερ ἂν ἴδη, ἔαυτὴν βλέπει [...] ἐκεῖνο δὲ τὸ ἀγαθόν [...] ἄνω ὂν τῆς κτίσεως ἄνω ἐστὶ τῆς καταλήψεως.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Gregor, Eun II 572-574, p. 393,15-394,5. G.C. STEAD verweist hier lediglich auf die Wendung θεωρία τῶν ὄντων, diskutiert sie aber nicht weiter (vgl. G.C. STEAD, 1976,

rent sei (τὸ ὄντως ὄν). 15 Dies betont Gregor auch in der Schrift VM: Aus der Betrachtung des Seienden (έκ τῆς θεωρίας τῶν ὄντων) gelangt der. der zu Gott aufsteigen will, zur Erkenntnis der göttlichen Kraft oder Mächtigkeit (πρὸς τὴν τῆς θείας δυνάμεως γνῶσιν). Er kommt in der διάνοια, also der geistigen Fähigkeit des Menschen, in die Dimension des Göttlichen. 16 Damit hebt Gregor ein Zweifaches hervor: Einerseits muß der Mensch beim erkennenden Aufstieg zu Gott beim Konkreten beginnen, also dem, was der Mensch - modern ausgedrückt - kategorial vorfindet<sup>17</sup>; andererseits erreicht er aber in der fortschreitenden Erkenntnis gerade Gott selbst nicht, sondern nur die Manifestationen Gottes, nicht aber dessen In-sich-Sein. Diese Feststellung wird dadurch bestärkt, daß Gregor fortfährt: Das, wo Gott ist, wird >Finsternis< genannt; in diesem Sinne wird Gott von Gregor als der Unerkennbare und Unsichtbare bezeichnet. 18 Damit zieht Gregor eine deutliche Grenze zwischen Gott, dem Unerkennbaren, Unsichtbaren, Unendlichen und Unbegrenzten, und dem. was dem menschlichen Erkenntnisvermögen zugänglich ist. Das Sehen oder die Betrachtung des Absoluten ist also in dieser besonderen Hinsicht ein Nicht-Sehen oder es ist jenseits der Betrachtung, insofern jede Stufe des Aufstiegs als Sehen interpretiert werden kann. Dieses Sehen übersteigt hier also das kategoriale Sehen in Differenz und die sich in Differenz manifestierende Sprache.19

108). Der Hinweis von D.L. BALÁS, daß Gregor mit dieser Konstruktion meist die Betrachtung der Engelwesen meine (vgl. D.L. BALÁS, 1966, 109), trifft sicher nicht die sprachliche und konzeptionelle Weite Gregors (vgl. W. VÖLKER, 1955, 146f).

Zur Differenzierung von sensibel/intellegibel und geschaffen/ungeschaffen in verschiedenen Werken Gregors vgl. A.A. MOSSHAMMER, 1988, 353-371; ferner E. PEROLI, 1993, 25-30.35-38.

Der Unterschied des Intelligiblen vom Sinnlichen besteht nach Gregor u.a. auch darin, daß das Intelligible keine räumliche Ausdehnung besitzen kann (vgl. z.B. An et res p. 48A für die geistige Natur der Seele; vgl. auch Op hom 12, p. 156C-161B; Plotin, Enn IV 3,20 und Porphyrius bei Nemesius von Emesa, Nat hom 3, p. 41,10-42,5; dazu K. GRONAU, 1914, 241f; M. PELLEGRINO, 1938, 450; H. DÖRRIE, 1959, 83f.87f.94-98 und J. TERRIEUX, 1981, 31). Dies richtet sich in *De anima et resurrectione* gegen eine materialistische Auffassung von der Seele bei Epikur (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 236.238.260; zum Problem auch M. HOSSENFELDER, 1991, 136f).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. z.B. Gregor, VM II 23, p. 40,8.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. Gregor, VM II 169, p. 89,8-10.

Für Gregor hängen also »erkennen«, »sehen« und »betrachten« zusammen und sind ineinander verwoben.

Vgl. auch Gregor, VM II 156, p. 84,1-4. Dort betont Gregor, daß man die Erkenntnis der Sinnesdinge zur Erkenntnis des Geistigen überschreiten müsse.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. Gregor, VM II 169, p. 89,10-11.

<sup>19</sup> Zu ähnlichen Konzeptionen bei Pseudo-Dionysius Areopagita, Meister Eckhart und Cusanus vgl. W. BEIERWALTES, 1988, 24-26.
Ausführlich dazu Teil III, 4.1 b.

Dies wird auch dadurch deutlich, daß man sich nach Gregor vom Bereich des Sinnlichen, »des Fleisches«, abwenden muß<sup>20</sup>, um so zu einer noëtischen Betrachtung (νοητή θεωρία) zu gelangen<sup>21</sup>. Gregor drückt dieses Sehen durch die Metapher vom > Auge der Seele < aus. 22 Durch die Betrachtungen wird das Auge der Seele gereinigt und erhoben<sup>23</sup>, so daß die Seele sich in dem unendlichen Prozeß des tugendhaften und erkennenden Lebens an Gott annähern kann, wie dies Gregor im Proömium dargelegt hat.<sup>24</sup> Was aber sinnlich wahrnehmbar ist und was intelligibel erfaßt bzw. betrachtet wird, ist stets der Veränderung unterworfen und muß, um als Veränderliches zur Existenz gelangen zu können, von etwas verursacht sein, das sich selbst nicht ändern kann.<sup>25</sup> Denn jegliches Seiende bedarf, um es selbst sein zu können, des anderen: Als es selbst ist das Seiende durch Andersheit gekennzeichnet (έν ούδενὶ τῶν ὄντων τὸ ἀπροσδεὲς τοῦ ἐτέρου ἐνθεωρεῖ ὁ λόγος)<sup>26</sup>. Wovon aber alles abhängt, das muß selbst unbedürftig sein; es kann nach den bisherigen Überlegungen nur erstrebt werden. Dies hat zur Voraussetzung, daß alles an dem wahrhaft Seienden teilhat.<sup>27</sup>

Wenn aber das Auge der Seele bzw. der Mensch mit seinen dianoëtischen Fähigkeiten alles Seiende betrachtet, dieses wiederum am wahrhaft Seienden (Gott) teilhat, dann stellt sich für Gregor konsequenterweise die Frage, ob auch Gott betrachtet werden kann. Da die Betrachtung in sich different ist, weil sie den Unterschied von Betrachtendem und Betrachteten voraussetzt, kann das Wesen Gottes, d.h. Gott in sich (als Einheit), nicht in dieser Einheit gesehen werden.<sup>28</sup> Zwar betont Gregor, daß der

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. Gregor, VM II 269, p. 126,2-3.

<sup>21</sup> Gregor, VM II 269, p. 125,25-126,1.

Vgl. Gregor, VM II 189, p. 97,23-24; vgl. auch das »prophetische Auge« in VM II 183, p. 95,4; ferner Basilius von Caesarea, Adv Eun I 7, p. I 190. Dabei ist zu beachten, daß für die Antike— mit Ausnahme der Epikureer— der Sehvorgang selbst aktiv und rezeptiv gedacht ist, d.h., daß das Auge etwa auch einen Strahl auszusenden vermag (vgl. A. DIHLE, 1983, 85-91). Man muß also auch damit rechnen, daß der aktive und der rezeptive Aspekt bei der Metapher »Auge der Seele« mitgedacht ist.

Zur Metapher »Auge der Seele« vgl. auch W. BEIERWALTES, 1972b, 713; CHR. RIEDWEG, 1987, 97 (zu Platon und Philon mit den entsprechenden Stellennachweisen); zur Frage der visio absoluta und des unendlichen Auges vgl. W. BEIERWALTES, 1988, 14; zur Wirkungsgeschichte M. SCHMIDT, 1984, 27-57.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. Gregor, VM II 189, p. 97,23-24.

Vgl. zu diesen beiden Aspekten J. DANIÉLOU, 1976, 17 und A. LOUTH, 1981, 82.

<sup>25</sup> Vgl. Gregor, VM II 24, p. 40,14-17.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Gregor, VM II 25, p. 40,18-19.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. Gregor, VM II 25, p. 40,23-25.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. Gregor, Eun II 149, p. 268,25-30. Zu verschiedenen Ansätzen der Begrenzung der Schau im Zusammenhang mit dem Mysterium vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 149-152,154,165f.

Name >Gott < (θεός) deswegen verwendet werde, weil Gott aufgrund der Ähnlichkeit der sehenden Fähigkeit der Seele<sup>29</sup> »betrachtet« (θεωρεῖν) wird<sup>30</sup>. Dies ist aber im Rahmen der >Sprachtheorie < Gregors zu sehen: Sprache als kontingente und in sich Differenz anzeigende Möglichkeit des Menschen kann nie Absolutes bezeichnen.<sup>31</sup> Die Natur Gottes bleibt also unaussprechlich.<sup>32</sup> Damit ist eine klare Grenze zwischen dem sinnlichen und intelligiblen Bereich auf der einen Seite und dem wahrhaft Seienden auf der anderen Seite gezogen. Betrachtet werden also die Hervorgänge oder Erscheinungen Gottes.33 auch wenn Gregor z.B. in VM die Formulierung τὸν θεὸν ἰδεῖν verwendet.34

Da die θεωρία bei dem sinnlich Erscheinenden ansetzt und durch dieses hindurch auch die geistigen Fähigkeiten des Menschen umfaßt, kann dieser gesamte Prozeß von Gregor mit dem Begriff θεωρία umschrieben werden. Es ist ein geistiger Aufstieg, in dem die Seele- was exemplarisch am Beispiel des Mose dargestellt wird - ständig über sich hinaus schreitet.<sup>35</sup> Die Betrachtung des Lebens des Mose fordert selbst eine Übertragung auf das eigene Leben<sup>36</sup>, ist also als eine exemplarische Lebensform

Dabei braucht in diesem Zusammenhang nicht etwa die Unterscheidung von οὐσία und ὑπόστασις diskutiert zu werden oder die Frage, wie sich die Dreiheit der Hypostasen zur Einheit des Wesens verhält, da es Gregor an dieser Stelle nicht um einen trinitätstheologischen Sachverhalt im engeren Sinne geht.

Auch die Verfasserfrage der Ep 38 (Pseudo-)Basilius, die vor allem das Verhältnis von ούσία und ὑπόστασις zum Thema hat, braucht hier nicht genauer erörtert zu werden. R.M. HÜBNER plädiert mit guten Gründen für Gregor von Nyssa (vgl. R.M. HÜBNER, 1972, 463-490), fand aber von verschiedener Seite Widerspruch (vgl. die knappen Hinweise von G.C. STEAD, 1981, 180; ferner W.-D. HAUSCHILD, 1990, 182-184 und J. HAMMER-STAEDT, 1991, 416-419; die Interpretation, in Ep 38 werde ein materieller οὐσία-Begriff verwendet, trifft aber sicher nicht zu, wie dies J. HAMMERSTAEDT nahelegt [vgl. J. HAM-MERSTAEDT, 1991, 418]; dagegen z.B. Ep 38,5, p. 87-89); große Nähe zu Ep 38 weist z.B. auch Gregor von Nyssa, Ref Eun 5-6 (314,25-315,8 Jaeger) auf. Weitere Ausführungen dazu im Teil III, 2.1 b.

Vgl. Gregor, An et res p. 57B; dazu H.M. MEISSNER, 1991, 276.

<sup>30</sup> Vgl. Gregor, Eun II 585-586, p. 397,14-19; Abl p. 44,9-45,7; Eun III.X 10, p. 292,23-25; vgl. hierzu und zum folgenden J. DANIELOU, 1970, 2.

Vgl. die Nachweise bei A.A. MOSSHAMMER, 1990, 112; ferner E. CLAPSIS, 1992,

103-110. Ausführlich dazu Teil III, 4.1 b.
 Vgl. Gregor, Eun II 149, p. 268,28.

<sup>33</sup> Vgl. Gregor, Deit fil p. 576A; Inscr I 6, p. 40,20f; Cant 5, p. 141,8-12; dazu A. LOUTH, 1981, 86f.

<sup>34</sup> Vgl. Gregor, VM II 162, p. 86,12. Diese Stelle bedarf einer besonderen Behandlung (vgl. Teil IV, 2).

<sup>5</sup> Vgl. Gregor, VM II 307, p. 139,6-10; vgl. auch VM II 217, p. 109,11-12; dazu den Hinweis bei A.M. RITTER, 1976, 205; ferner M. FIGURA, 1987, 36f. Anders ist jedoch die Wendung »Betrachtung des Aufstiegs« zu verstehen, bei der Gregor die Interpretation der Schrift meint; vgl. z.B. VM II 202, p. 103,13-14.

<sup>36</sup> Vgl. Gregor, VM II 320, p. 144,18-20.

zu verstehen; sie findet an der Natur Gottes ihre Grenze, wie Gregor dies auch in anderen Schriften deutlich expliziert.

Für Gregor ist – wie sich aus der Behandlung der bisher zitierten Texte ergeben hat — das Objekt der θεωρία nicht Gott selbst, sondern dessen Manifestationen. Somit erscheint Gott jenseits der θεωρία, wodurch sich Gregor – nach der Interpretation von A. Louth – scharf von Origenes<sup>37</sup>, Evagrius Ponticus<sup>38</sup> und der platonischen Tradition unterscheidet: »it is beyond theoria, in the darkness of unknowing, that the soul penetrates more and more deeply into the knowledge and presence of God through love.«39

Einige Äußerungen Gregors scheinen allerdings dieser Ansicht zu widersprechen. So betont Gregor, daß man den Alleinigen betrachtet (θεωρεῖ τὸν μόνον), jenen, der in der unwandelbaren und ewigen Natur erfaßt wird (τὸν μόνον τὸν ἐν τῆ ἀτρέπτφ τε καὶ ἀιδίφ καταλαμβανόμενον φύσει)<sup>40</sup>. Der Alleinige ist nach Gregor der, der in seiner einzigen Natur betrachtet wird. 41 Daß Gregor hier wirklich daran denken könnte, daß Gott in der θεωρία doch erreicht werden kann, ließe sich durch mehrere Stellen erhärten: In VM spricht Gregor ausdrücklich von der θεωρία τοῦ θεοῦ<sup>42</sup>; ferner könnte man<sup>43</sup> auf eine Passage aus der Schrift Apologia in Hexaemeron verweisen: Moses gelangte in das Dunkel der Betrachtung der unsichtbaren >Dinge< (είς τὸν γνόφον τῆς τῶν άπορρήτων θεωρίας<sup>44</sup>). Man könnte also annehmen, daß Gregor an diesen Stellen wesentlich über seine sonstige Konzeption hinausgeht.<sup>45</sup> Aber an der zuletzt zitierten Stelle fährt Gregor fort: »und Moses sah das Unbe-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Zu Origenes vgl. z.B. W. VÖLKER, 1931, 77.84.90 usw.; D.A. CSÁNYI, 1960, 10-27; auf dessen Origenes-Interpretation hinsichtlich einer »vita contemplativa« und »vita activa« als Deutung von Lk 10,38-42 (Origenes, Hom Luc Frg 72, p. 458/460) kann in diesem Zusammenhang aber nicht eingegangen werden; weitere Literatur zum Thema bei H.-J. SIE-BEN, 1992, 459.

38 Einführend dazu H.-G. BECK, 1983, 13f.22.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> A. LOUTH, 1981, 97.

<sup>40</sup> Gregor, Cant 8, p. 258,1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Vgl. Gregor, Cant 8, p. 258,4-5.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 157, p. 84,9.

Dies soll im Sinne einer Annahme verstanden werden.

<sup>44</sup> Gregor, Hex p. 65C.

Damit scheint auch E.V. IVANKA zu rechnen, wenn er betont, daß Gregor trotz seiner Abgrenzung von dem origenistischen Standpunkt des Didymus die platonisch-ontologische Auffassung vom Geistsein mit Didymus teilt: »Geistsein bedeutet wesenhaft Gottesschau, wenn keine >Trübung< (λήμη) vorhanden ist« (E.V. IVANKA, 1976, 79); E.V. IVANKA verweist dabei vor allem auf De Infantibus (vgl. Gregor, Infant p. 85,21-86,21).

trachtbare« (είδε ... τὰ ἀθέατα). 46 Es scheint dort zudem eher um die Erschaffung der Welt zu gehen. In der Schau erfaßt man die Weisheit der Natur, durch die man erkennt, daß Gott ist. Ihn selbst sieht man nicht.

Es könnte also folgendes Paradox konstruiert werden: die Möglichkeit, Gott betrachten zu können, der aber wiederum als der Unbetrachtbare verstanden wird. Eine Erklärung dieser Spannung kann aus Gregors Schriften durch folgende zwei Ansätze geleistet werden: 1. durch die Verhältnisbestimmung von Grenze und Grenzenlosigkeit sowie 2. durch den Namen θεός.

1. Sinnliche Erfassung der erscheinenden Dinge (φαινόμενα) setzt immer schon die Differenz der unter sich verschiedenen Dinge voraus, die durch jeweils eigene Grenzen<sup>47</sup> bestimmt werden; sie sind somit durch Andersheit konstitutiv voneinander unterschieden. Sinnliche Erscheinungen verdunkeln in ihrer Unterschiedenheit die Betrachtung des Schönen<sup>48</sup>, die selbst geistig und unkörperlich ist. 49 Um zur Betrachtung der geistigen Schönheit zu gelangen, wonach alles andere durch Teilhabe als Schönes entsteht und benannt wird, muß man die Materie zurücklassen<sup>50</sup>, aber nicht so, als ob das sinnlich Erfaßbare ohne Bedeutung wäre.<sup>51</sup> Man muß nach Gregor von Nyssa vielmehr durch die Grenzen der sinnlichen Natur hindurchgehen, um in die geistige Ordnung als Betrachtung der νοητά einzutreten.<sup>52</sup> Gerade die in der sinnenfälligen Welt gesetzte und vorgefundene Unterschiedenheit muß auf die Einfachheit Gottes

Gregor, Hex p. 65C. Diese Stelle könnte auch so aufgefaßt werden, daß sich Gott betrachtbar macht, was aber dort nicht ersichtlich ist.

Auch die Stelle aus De virginitate (Virg 10, p. 289,23-26), auf die A. SCHNEIDER verweist (vgl. A. SCHNEIDER, 1918, 35), scheint zunächst in diese Richtung zu deuten, da von einer Betrachtung des Guten oder dessen, was jenseits des Guten ist, gesprochen wird.

Gregor verwendet in diesem Zusammenhang den Ausdruck »Schwindel« (ἴλλιγγος), der die Seele auf der höchsten »Stufe« der Erkenntnis Gottes ergreift, wenn man sich nicht mehr auf die sinnliche Wahrnehmung stützen kann (vgl. Beat 6, p. 137,10-21; Eccl 7, p. 413,13-414,9; vgl. auch Plotin, Enn VI 9,3,3-10; dazu H.M. MEISSNER, 1991, 242f).

Vgl. Gregor, VM I 5, p. 3,9. 48 Vgl. Gregor, Eccl 6, p. 374,8-10.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Vgl. Gregor, Virg 5, p. 277,26-278,1 und Virg 6, p. 278,20-24.

Mit einem solchen Hinweis auf die Unkörperlichkeit der Betrachtung wehrt sich Gregor von Nyssa sicher gegen materialistische oder sensualistische Ansichten (Epikur), wonach alle Inhalte für die Vernunft durch die Sinnlichkeit und Materialität geliefert werden. Zu Epikur vgl. M. HOSSENFELDER, 1991, 111; zur Gegnerschaft Gregors gegenüber Epikur vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 198-200.

Vgl. Gregor, Virg 11, p. 292,10-15.

<sup>51</sup> Vgl. M.-B.v. STRITZKY, 1973, 48-50; dazu Gregor, Op hom 6, p. 140A und An et res

<sup>52</sup> Vgl. Gregor, Hex p. 121A sowie 121A-124C; ferner Eun II 181, p. 277,12f. Weiterführend TH. KOBUSCH, 1993, 310f.

(ἀπλότης θεοῦ)<sup>53</sup> hin überschritten werden, um so die Anähnlichung an Gott (ὁμοίωσις θεῶ) vollziehen zu können. Diese Anähnlichung wird als Anschauung der jenseits aller irdischen Grenzen liegenden Natur beschrieben.54

Die Begründung der These, daß Gott wesenhaft unbegrenzt ist, ist folgende: Nähme man an, das Göttliche wäre begrenzt, so müßte man auch etwas jenseits dieser Grenze annehmen. Grenze impliziert - auch ganz im aristotelischen Sinne<sup>55</sup> – ein Ende (τέλος). <sup>56</sup> Um diesen Gedanken zu verdeutlichen, wählt Gregor ein Beispiel. Die Luft grenzt an das Wasser: wie der Vogel ganz von der Luft umgeben ist und der Fisch vom Wasser und darin die äußersten Grenzen sichtbar werden, so müßte auch das Göttliche- unter der Annahme der Begrenztheit- von einer ihm fremden Natur umschlossen sein. Denn das Umfassende<sup>57</sup> sei größer als das Umfaßte. 58 Weil das Erkenntnisvermögen des Menschen aber begrenzt bzw. endlich ist, ist auch ein Erreichen des Unbegrenzten (dessen Wesen oder Natur) für den Geist unmöglich.<sup>59</sup> Eine Annäherung an Gott, den Unsehbaren, ist nur durch die Teilhabe an ihm möglich, die der Mensch in der Anähnlichung unter der Voraussetzung eines gnadenhaften Handelns von Seiten Gottes erwirbt<sup>60</sup>, ein »Zustand«, der bei Gregor durch die Begriffe

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Vgl. Gregor, Diem lum p. 225,3: der Mensch besitzt die Einfachheit nicht. Für Gott z.B. Antirrh p. 133,22-24; Eun I 232, p. 94,27-95,1.

St. Vgl. Gregor, VM II 153, p. 83,6-7.

Vgl. Aristoteles, Met 1022a4-10.

Vgl. Gregor, VM II 236, p. 115,16-17 (für den Begriff > Grenze < ausgeführt).

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Im Sinne einer Außengrenze.

<sup>58</sup> Vgl. Gregor, VM II 236, p. 115,18-116,2; vgl. auch Gregor, Cant 5, p. 157,14-158,12; ferner Platon, Tim 49a-52d; Plutarch, De defectu oraculorum 35, p. 354; Plotin, Enn IV 3,8; VI 5.4: Proklos, Elem theol 93, p. 84. Dabei will vor allem Sextus Empiricus zeigen, daß man weder den Begriff Begrenzung noch den der Unbegrenztheit auf Gott anwenden könne (im Zusammenhang mit den Begriffen Bewegung und Beseelung), so daß dadurchseiner Meinung nach- die Inexistenz Gottes gezeigt werden könne (Adv math 9, 148-150,

Demgegenüber wehrt sich Origenes dagegen, daß Gottes Macht unbegrenzt sein könne, da sich Gott auch nicht selbst denken könne (Princ II 9,1, p. 400; vgl. auch Princ IV 4,8, p. 808/810; ferner Basilius von Caesarea, Adv Eun I 7, p. I 192; Gregor von Nazianz, Or 23,8, p. 298 und 38,7, p. 114/116); zum Problem vgl. W. VÖLKER, 1955, 32-48; H. LANGERBECK, 1957, 86; E. MÜHLENBERG, 1966, 100-126.133-147; R.E. HEINE, 1975, 64-71.

Vgl. Gregor, Macr p. 390,19-22 und Eun I 363f, p. 134,13-22; vgl. ferner Cant 6, p. 181,4-8; dazu F. DÜNZL, 1993, 114. 274 und 297.

Dabei wird in diesem Zusammenhang das Erkennen als sukzessiver Aufstieg gedeutet. Auführlich dazu Teil III, 2.2 a.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Zu den verschiedenen Aspekten der Teilhabe bzw. Anähnlichung bei Gregor: vgl. Teil II, 2.2.b sowie Teil III, 4.2.

άπάθεια, Glückseligkeit und das Fernsein von allen Übeln ausgedrückt wird.61

2. Ein weiterer Gesichtspunkt besteht in der Differenz voraussetzenden Sprache, die als solche die Einfachheit Gottes bzw. die Natur Gottes (Gott selbst) nicht zu erfassen vermag. Weil Sprache ihrer Struktur nach immer Differenz setzt, kann Gott für sich als ἀπλότης durch eben diese Form der Sprache nicht benannt werden.<sup>62</sup> Die Betrachtung Gottes vermenschlicht das Göttliche nach unserer eigenen Maßgabe<sup>63</sup>, so daß der Mensch in der Betrachtung Gottes, des Unsehbaren und Unsagbaren, zwar eine große Mühe (κόπος) aufwenden muß<sup>64</sup>, Gott selbst aber jenseits jeglicher Faßbarkeit verbleibt. Daraus ergibt sich für den Menschen eine Zeit des Schweigens. 65 Diese Überlegung wendet Gregor konsequent auf die Verhältnisbestimmung von θεωρία und θεός an: Gott erhält den Namen >Gott< aufgrund der Betrachtung (έκ τοῦ θεᾶσθαι θεὸς ὁνομάζεται)<sup>66</sup>, d.h. die Benennung >Gott< kommt ihm nicht als solchem zu, sondern aufgrund der menschlichen Bezeichnung.<sup>67</sup> Damit behandelt Gregor von

<sup>61</sup> Vgl. Gregor, Flacill p. 486,13-15; vgl. Op hom 4, p. 137BC; M.-B.V. STRITZKY, 1973,

<sup>21. 62</sup> Vgl. Gregor, Eun II 149, p. 268,25-30.

<sup>63 (8</sup>U Vgl. Gregor, Eun II 232, p. 293,22-24.

<sup>64</sup> Vgl. Gregor, Eccl 1, p. 293,4-6.

Vgl. Gregor, Eccl 7, p. 411,1-14; dies wird auch weiter durch den Begriff »Grenze« expliziert: vgl. Eccl 7, p. 411,19-412,19; vgl. hierzu A.A. MOSSHAMMER, 1990, 112. Vgl. Teil

Gregor, Eun II 585, p. 397,15-16; vgl. auch Eun II 586, p. 397,17-19. Dazu M. HARL, 1984, 85 mit Anm. 49 (weitere Belege).

Dies entspricht der antiken Vorstellung vom etymologischen Zusammenhang von θεός und θεωρεῖν: vgl. Plutarch, De mus 27, p. 342; Ammonius, De adfinium vocabulorum differentia p. 114-116; Pollux II 55, p. 99; Schol Aristoph Pax 342, p. 55; Glosse in Schol Pind N 3,122, p. 59; es kann auch die Bedeutung annehmen, daß Gott selbst sieht: Euripides, Ion 1074-1077; vgl. H. RAUSCH, 1982, 15-18.

Philodem wehrt sich vehement gegen die Vorstellung eines Zusammenhangs von θεός und θεωρία, wie sie Diogenes vertreten habe; sein Gegenargument besteht darin, daß man genauso gut eine Verbindung zu θεῖν (laufen) herstellen könne (vgl. Philodem, De mus IV 4,40-5,5, p. 42f; dazu auch A.J. NEUBECKER, 1986, 131f; vgl. auch Philodem, De mus I 23, p. 26; dazu der Kommentar von D.A. VAN KREVELEN, 1939, 27.29) und Platon, Krat 397d; dies zeigt aber, daß diese etymologisierende Deutung zumindest eine weite Verbreitung gefunden haben mußte.

Ferner Plotin, Enn V 3,17,33: ἄθεος ἐκείνου. Zu Recht stellt W. BEIERWALTES diesen etymologischen Zusammenhang heraus, um die von Plotin intendierte Ambivalenz auszudrücken: »die Seele, die nicht vom Licht des Einen als des Gottes erleuchtet wird, (...) sieht diesen Gott nicht und ist deshalb gott-los« (W. BEIERWALTES, 1991, 249).

Für G.C. STEAD hat dies nichts mehr mit einer biblischen Namenstheologie zu tun, sondern sei vielmehr eine Unachtsamkeit Gregors, der eigentlich τὸ θεός hätte sagen müssen (vgl. G.C. STEAD, 1976, 114). Obige Überlegungen haben aber deutlich zu machen versucht, daß diese Auffassung der Namen oder Benennungen von Gregor bewußt eingesetzt

Nyssa die Frage, wie man mit Namen auf das Wesen Bezug nehmen kann. Für Gregor drückt der Name >Gott < Gott nicht als etwas aus, dem eine Eigenschaft zukommt, ganz im Gegensatz zu Eunomius, für den der Begriff Agennesie Gott notwendig beigelegt und durch den Namen auch das Wesen Gottes verstehbar wird. Damit führt Gregor auch in diesem Zusammenhang eine klare Differenzierung zwischen dem göttlichen und dem menschlichen Bereich hinsichtlich der Benennung ein.

Mit diesen beiden Argumenten, dem ontologischen und dem epistemologischen, kann also Gregor zeigen, daß die θεωρία eine deutliche Begrenzung erfährt. Diese besteht für ihn darin, daß der Mensch in der Betrachtung Gott nicht erfassen kann, sondern sich zu ihm nur auszustrecken vermag.<sup>69</sup> In diesem Sinne interpretiert Gregor in VM auch das Sehen ins Angesicht Gottes. Moses erblickt nur den Rücken Gottes, schaut ihm also nach und kann dessen Angesicht nicht sehen.<sup>70</sup> Im Dunkel >sieht< Moses Gott, d.h. er erkennt immer mehr, daß die göttliche Natur unsichtbar ist.<sup>71</sup>

In der Forschung wurde von Louth und Dörrie in diesem Zusammenhang betont, daß sich Gregor eindeutig von der platonischen Konzeption unterscheide<sup>72</sup>; ebenso steht Gregor nach Stritzky auch in einem Kontrast zu Aristoteles, obwohl Gregor sich die platonisch-aristotelischen Philosopheme zunutze gemacht habe.<sup>73</sup> Diese Interpretationen bedürfen einer genaueren Klärung.

wird und nicht nur als Unachtsamkeit abgetan werden kann, auch wenn Gregor in diesem Fall nicht dem biblischen Duktus folgen sollte.

69 Vgl. Gregor, Virg 5, p. 277,16-278,1; Inscr I 7, p. 44,1-3.

<sup>70</sup> Vgl. Gregor, VM II 254, p. 121,21-24.

Zum Gedanken vgl. auch Origenes, Princ I 1,1-2, p. 98-104; Origenes entwickelt diese Konzeption über den Gedanken der Immaterialität.

<sup>72</sup> Vgl. A. LOUTH, 1981, 97 und H. DÖRRIE, 1976a, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Dies geht in Richtung »informative Namen« (Beschreibungen) oder »Eigennamen« bei B. Russell; zum Problem vgl. W. KÜNNE, 1983, 115-118.176f.188-196.

Das Problem der Sprache bei Eunomius und Gregor von Nyssa wird gesondert behandelt:
Toil III. 4.1

Vgl. Gregor, VM II 162, p. 86,20-87,1; vgl. dazu auch P.T. CAMELOT, 1967, 157 und C. PERI, 1974, 320. Der Hinweis von W. VÖLKER, daß Gregor in diesem Zusammenhang eine Mysterienterminologie verwende (vgl. W. VÖLKER, 1955, 149), mag in der Tat berechtigt sein (vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 85 und 104; zur Terminologie vgl. auch CHR. RIEDWEG, 1987, z.B. 142-147 [für Clemens von Alexandrien] und W. BURKERT, 1990, 56-74). Die psychologisierende Deutung dieses Zusammenhangs als der Drang der Zeit nach einem geheimnisvollen Dunkel (vgl. W. VÖLKER, 1955, 149), bringt aber keine nähere Klärung des Sachverhaltes und dürfte in dieser Form auch methodisch kaum zu rechtfertigen sein; zur Kritik an einer solchen Deutung vgl. H. LANGERBECK, 1957, 88f.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 99 und 104. Dies ist insofern zutreffend, als M.-B.V. STRITZKY betont, daß Gregor sich die entsprechenden Philosopheme *zunutze* macht (auch die aristotelischen), diese also auch überstiegen haben muß.

Zur Bedeutung des Begriffes Theoria (Betrachtung) für das Mittelalter vgl. W. BEIER-WALTES, 1980c, 2085-2087; speziell für Richard von St. Viktor und dessen Umkreis vgl. M.A. ARIS, 1992, 35-63; zur Bedeutung einer »duplex theoria« bei Eriugena vgl. W. BEIERWALTES, 1990b, 39-64; W. BEIERWALTES, 1994a, 82-114; ferner W. BEIERWALTES, 1988 passim (zu Cusanus, zu dessen theologischen und philosophischen Voraussetzungen sowie zur Wirkungsgeschichte).

Zu Ps.Dionysius Areopagita in dieser Hinsicht z.B. R. ROQUES, 1953, 1885-1911; W. VÖL-KER, 1958 passim (mit zahlreichen Verweisen auf andere Väter und die Wirkungsgeschichte bis zur Renaissance). Diese Ansätze können hier jedoch nicht diskutiert werden, vor allem nicht das Verhältnis zu Gregor.

# b) Philosophische Implikationen zur Theoria-Konzeption

Für Gregor hat sich vor allem gezeigt, daß er beim Menschen die Möglichkeit einer Schau oder Betrachtung Gottes verneint. Gregors Überlegungen bemühen sich vorrangig um eine Klärung des ontologischen und gnoseologischen Moments der Betrachtung. Deshalb sollen auch die philosophischen Ansätze in dieser Hinsicht untersucht werden, um im Sinne der philosophischen Implikation Anknüpfungspunkte an oder Differenzen zu dieser Tradition zu sehen.

Zugleich muß vorausgeschickt werden, daß die Untersuchung auf Platon, Aristoteles, Alkinoos, Plotin und Porphyrius beschränkt ist. Von hier aus werden die Konvergenzen oder Divergenzen Gregors zu diesen philosophischen Ansätzen erörtert. Diese Beschränkung ergibt sich aus der Tatsache, daß bei diesen Philosophen der Begriff θεωρία eine breitere Auslegung erfährt.

Für Platon ist zunächst festzuhalten, daß er terminologisch an einer zentralen Stelle des Symposions den Aufstieg der Seele zum Schönen, der schrittweise entfaltet wird, mit Begriffen des Sehens umschreibt, u.a. auch mit θεάσασθαι<sup>1</sup>. Diotima betont an dieser Stelle, daß das Ziel (τέλος) dessen, der das einzelne Schöne betrachtet, darin besteht, plötzlich (ἐξαίφνης) ein von Natur aus wunderbar Schönes zu erblicken.<sup>2</sup> »Wer diesen methodisch streng gedachten Aufstieg als einen Zusammenhang (...) vollzieht, in dem das Verstehen des jeweils Höheren das Verstehen des jeweils Niedrigeren zu seinem Grunde hat, der >wird plötzlich ein seiner Natur nach wunderbares Schönes sehen, das nämlich, um dessentwillen alle vorhergehenden Mühen ertragen wurden<.«3

Von diesem Schönen muß eine Veränderung ausgeschlossen werden, desgleichen eine Stufung, also die Möglichkeit, daß dieses Schöne in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Platon, Symp 210c3; 210d5; 210e3; dazu CHR. RIEDWEG, 1987, 2. Zur hier verwendeten Mysterienterminologie vgl. auch W. BEIERWALTES, 1981a, 16f.

Vgl. Platon, Symp 210e2-5; vgl. auch Platon, Ep VII 341c; dazu R.G. BURY, 1932, 129 (als mystisches Erlebnis geschildert); so auch H. GAUSS, 1958, 108; gegen eine solche Deutung W. BEIERWALTES, 1972b, 712.

H. GAUSS sieht hier zudem eine Verbindung zu Platon, Parm 156d-157b. Der Begriff >Augenblick< steht aber gerade nicht in Verbindung zur Betrachtung etwa der Schönheit an sich (vgl. dazu J. STENZEL, 1933, 80.82; W. BEIERWALTES, 1966/67, 275; zum platonischen Ansatz im Dialog Parmenides vgl. auch J. HALFWASSEN, 1991, 390f). Auch ist kaum verständlich zu machen, was es genauer heißen soll, daß die Berührung mit dem Schönen nicht physikalisch, sondern mathematisch sei (vgl. H. GAUSS, 1958, 110). Die Stelle wird von K. Dover kaum ausgewertet (so K. Dover, 1980, 157).

<sup>3</sup> W. BEIERWALTES, 1980b, 13.

irgendeiner Hinsicht nicht schön sein könnte. <sup>4</sup> Das absolut Schöne, das als es selbst nicht in einer konkreten Gestalt erscheint, ist als das zeitfrei Seiende in sich selbst nur es selbst, d.h., es ist von allem anderen Schönen, das wahrgenommen oder gedacht werden kann, verschieden: αὐτὸ καθ΄ αὐτὸ μεθ΄ αὐτοῦ μονοειδὲς ἀεὶ ὄν. <sup>5</sup> Weil aber— im Sinne Platons— alles Schöne nur dadurch schön ist, daß es am absolut Schönen Anteil hat <sup>6</sup>, ist das Schöne selbst— trotz oder gerade wegen seiner Differenz zu allem— mit jenem bei bleibender Unterschiedenheit auch identisch; denn es ist als Grund in ihm bestimmend und anwesend. <sup>7</sup> Die Schau des Schönen kann daher im Sinne Platons in der Tat als unmittelbar-evidentes (plötzliches) Erfassen des Urbildes oder der Urbilder bzw. als direkter Kontakt mit dem Sein <sup>8</sup> verstanden werden. <sup>9</sup>

Wie Platon im Symposion davon spricht, daß die Betrachtung des Schönen selbst zeige, daß es nicht dem Werden unterworfen, sondern vielmehr das ewig Seiende ist, so behandelt er auch im Phaidros im Gleichnis vom göttlichen Seelenwagen die Betrachtung in diesem Sinne. Beim Aufstieg der Seele werde diese in einem Umschwung (περιφορά) vom Rücken des Himmels fortgerissen, und die Seelen betrachteten (θεωροῦσι), was außerhalb des Himmels ist. 10 Obwohl Platon in diesem Zusammenhang darauf verweist, daß die Sprache — auch der Hymnus — bei der Beschreibung der Wahrheit an ihre Grenze gelangt 11, versucht er, in negativer Weise auszusagen, daß das wahrhaft Seiende von allen Bestimmungen wie Farbe, Gestalt oder Stoff abgegrenzt werden müsse. 12 Ziel und Ende der Betrachtung ist die Schau des Wahren (θεωροῦσα τάληθῆ) 13 oder des wahrhaft Seienden (τὰ ὅντα ὅντως θεασαμένη) 14. Wenn Platon die Betrachtung des wahrhaft Seienden aber in Verbindung mit der Gerechtigkeit selbst, der Besonnenheit und dem wahrhaften Wissen (ἐπιστήμη)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Platon, Symp 211a1-5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Platon, Symp 211b1-2; dazu R.G. BURY, 1932, 128 und K. DOVER, 1980, 158.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Platon, Symp 211b2-3.

Vgl. W. BEIERWALTES, 1980b, 14; W. BEIERWALTES, 1990a, XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. V. CILENTO, 1971, 203.

<sup>9</sup> Vgl. dazu auch W. BEIERWALTES, 1980b, 12; W. BEIERWALTES, 1981a, 17.

Vgl. Platon, Phaidr 247c1-2; vgl. G. REALE, 1993, 183f.

Vgl. dazu H. RAUSCH, 1982, 109-115; M. LATTKE, 1991, 30f; vgl. auch G.J. DE VRIES, 1969, 135 und C.J. ROWE, 1988, 179. Zur Frage der philosophischen Relevanz der platonischen Sprache vgl. A.H. ARMSTRONG, 1985, 90f (Rückgriff auf TH. SZLEZÁK).

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. Platon, Phaidr 247c6-7.

<sup>13</sup> Platon, Phaidr 247d4.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Platon, Phaidr 247e4; zu diesem Aspekt auch H. RAUSCH, 1982, 56f.103 sowie CHR. RIEDWEG, 1987, 37f.

sieht<sup>15</sup>, so versteht er die Betrachtung zugleich als höchste Form der Erkenntnis. 16 Dies ergibt sich auch aus der Struktur der platonischen Wahrheitskonzeption, wonach der ontologische vom gnoseologischen Aspekt nicht zu trennen ist. Das reine Denken richtet sich auf die Wahrheit des Seins. Das reine Sein als mit sich selbst Identisches wird als seiende Wahrheit gedacht.<sup>17</sup> Einsicht als die Wahrheit im Denken zielt auf die Wahrheit des Seienden oder Seins der Idee. 18 Dabei muß aber noch näher geklärt werden, wie die Seele zur Erkenntnis oder Betrachtung des wahrhaft Seienden gelangen kann.

In den bereits zitierten Dialogen, Symposion und Phaidros<sup>19</sup>, schildert Platon die Betrachtung oder den Weg zur Betrachtung des Schönen an sich als eine Loslösung von der einzelnen körperlichen Schönheit bis hin zur Idee des Schönen (Symposion)<sup>20</sup>. Dabei ist bei der Anähnlichung an Gott<sup>21</sup> nicht etwa allein der Aspekt einer Absonderung vom Leib, die als Reinigung gefaßt werden kann, maßgebend.<sup>22</sup> Entscheidender ist vielmehr der Ansatz des platonischen Sokrates, sich selbst zu prüfen.<sup>23</sup> Dabei versteht Platon das Selbst als das, was einen Menschen von Grund auf bestimmt, Indem sich der Mensch diesem Selbst oder Wesen (Seele) zuwendet<sup>24</sup>, vollzieht er eine Wendung von außen in das Innere, das als seiende Ermöglichung für das Begreifen von Erscheinung und als Bewußtwerdung des eigenen Selbst verstanden wird.<sup>25</sup> Dieser Gedanke ist für den Begriff der Selbsterkenntnis im Augengleichnis des Alcibiades maior maßge-

<sup>15</sup> Vgl. Platon, Phaidr 247d6-8.

Vgl. A.J. FESTUGIÈRE, 1950, 233 und R. ROBINSON, 1953, 174.

Vgl. Platon, Resp 585b12 und c2; dazu W. BEIERWALTES, 1980a, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. Phileb 65d2; Resp 517c4; Ep VII 342c3; Resp 509d9; Resp 511e; Soph 240b-241b und 263b-264b; dazu W. BEIERWALTES, 1972b, 712; W. BEIERWALTES, 1980a, 19f. Vgl. Platon, Phaidr 246e-249d3.

Vgl. Platon, Symp 210de und 211b; dazu CHR. RIEDWEG, 1987, 22; H. RAUSCH,

<sup>1982, 66.</sup> 21 Vgl. Platon, Theait 176b1-3.

Vgl. Platon, Phaid 67cd und 80e. Diesen Aspekt hebt M.-B.V. STRITZKY besonders hervor, um eine Differenz zu Gregor herauszuarbeiten (vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 75). Zum Problem insgesamt vgl. M. BALTES, 1993, 227.

Vgl. z.B. Apol 28e5f; 38a5f; weitere Belege bei W. BEIERWALTES, 1991, 80.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Platon, Alc.m 130c; Apol 29d-30b; Gorg 501b-d; 526de; Phaid 64e-67b; 82d-84b; 107b; Resp 618b-619e; vgl. auch Aristoteles, Met 1043b2f.

W. BEIERWALTES, 1991, 81.

Damit zeigt sich, daß eine klare Differenzierung in eine Betrachtung der Weltdinge und eine Anagogé im Sinne einer Wendung in das eigene Selbst zumindest für Platon unzureichend ist, weil beide Sichten nicht näher aufeinander bezogen werden. Im Anschluß an die platonische Konzeption fragt man sich, ob beide Bereiche bei Gregor von Nyssa klar auseinandergehalten werden können, wie dies I. ESCRIBANO-ALBERCA anzudeuten scheint (vgl. I. ESCRIBANO-ALBERCA, 1976, 55).

bend.<sup>26</sup> Die Wendung in das Innere bedeutet hier nicht eine Abkehr etwa von der Polis oder eine solipsistische Innerlichkeit, sondern gerade die Ermöglichung eines sinnvollen Sich-Öffnens gegenüber dem Gemeinsamen, der Polis.<sup>27</sup> Dabei wird der delphische Spruch »erkenne dich selbst« im Sinne von »sieh dich selbst« gedeutet<sup>28</sup>; er wird anhand des Sehens in die Augen erläutert: Wenn man in das Beste oder die >Arete < eines anderen Auges sieht (Pupille)<sup>29</sup>, erblickt man sich in diesem Auge selbst wie in einem Spiegel.<sup>30</sup> Dieser Gedanke wird von Platon auf das Sehen der Seele übertragen, wobei dort die Seele in den göttlichen Teil, die Weisheit, sieht.31 Wie W. Beierwaltes betont, hält Platon allerdings die Analogie nicht streng durch, weil die Seele nicht auf ein von ihr Verschiedenes blickt, sondern in sich selbst, um so in der Selbst-Betrachtung zum >Anderen< ihrer selbst zu werden.<sup>32</sup> Im Sehen des >Anderen< ihrer selbst als identifikatorisches Moment des Sehens wird die Seele sich ihrer selbst bewußt und, wie es in dem von Eusebius überlieferten Text heißt, auch des Gottes (in uns). Die Erkenntnis der Seele als Erkenntnis ihrer selbst ist die notwendige Voraussetzung und die Vermittlung für eine Erkenntnis Gottes. 33 Die Selbst-Erkenntnis der Seele impliziert gerade nicht eine Abgrenzung von Gott, sondern vielmehr eine innere Verwandtschaft mit dem Göttlichen.<sup>34</sup> Insofern sind diese Überlegungen die notwendigen

Dieser Aspekt wird von H. RAUSCH nahezu vernachlässigt (vgl. H. RAUSCH, 1982, 1976).

Daß es in der Forschung umstritten ist, ob der Alcibiades maior von Platon stammt (vgl. die Forschungsliteratur bei I. ESCRIBANO-ALBERCA, 1976, 46f Anm. 11 sowie W. BEIERWALTES, 1991, 81f Anm. 9), ist in diesem Zusammenhang von untergeordneter Bedeutung, da dieses Werk für die Antike (und Gregor) platonisch war.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. z.B. Theait 173e2-174a2; zum Problem: W. BEIERWALTES, 1991, 82. 87 und 169 sowie R. BUBNER, 1992, 23.25-27 (zu Handlungsziel und falscher Einschätzung eines solchen Ziels; zu dieser Frage vor allem TH. SPITZLEY, 1992, 5-59).

CHR. MARKSCHIES betont in diesem Zusammenhang, daß die Konzeption des platonischen >inneren Menschen < vor allem erst bei Clemens von Alexandrien und Origenes systematisch in ihr Denken integriert worden sei (vgl. CHR. MARKSCHIES, 1994, 10-13)

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. Platon, Alc.m 132d.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. Platon, Alc.m 133b.

Vgl. Platon, Alc.m 133a. Zum Phänomen vgl. U. Eco, 1991, 29-34; zur Wirkungsgeschichte H. LEISEGANG, 1949, 161-183.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Vgl. Platon, Alc.m 133b.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 83. Eine Ausnahme bildet die Passage, die bei Eusebius von Caesarea (Praep ev 11,27,5, p. 59,5-18) sowie Stobaeus überliefert ist (=Alc.m 133c8-17). Auf das Problem, wie diese bei Eusebius und Stobaeus überlieferten Stellen zu bewerten sind, kann hier jedoch nicht eingegangen werden.

Zum gesamten Komplex: W. BEIERWALTES, 1991, 83f.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. Platon, Alc.m 133 c; dazu W. BEIERWALTES, 1991, 84.86; ferner G. WATSON, 1987, 109f.

Voraussetzungen einer Betrachtung Gottes, wie sie für das Symposion und den Phaidros dargelegt wurden.

Vergleicht man diese Konzeption Platons mit der Gregors, so ergeben sich vor allem zwei Anknüpfungspunkte: Beide betonen die Grenzen der Sprache und die Anähnlichung an Gott über den Weg der Selbsterkenntnis<sup>35</sup> als Betrachtung der >Arete< der Seele. Gregor von Nyssa schließt sich in dieser Hinsicht strukturell<sup>36</sup> gerade an den Alcibiades maior an. Er hebt hervor, daß man zum Schönen<sup>37</sup> oder wahrhaft Guten<sup>38</sup> geführt werde, indem die Seele in sich selbst blicke und insofern wisse, wie beschaffen ihre Natur ist; wie in einem Spiegel oder Bild sehe sie Gott, indem sie mit Hilfe der eigenen Schönheit zum Urbild blicke und so die Anähnlichung an Gott erreiche.<sup>39</sup> Dadurch kann die Seele den Gott in uns erkennen. 40 Eine klare Differenz zwischen Platon und Gregor besteht allerdings darin, daß Gregor das von Platon im Symposion, Phaidros und Alcibiades major vertretene Sehen des »Höchsten« im Sein oder jenseits (ἐπέκεινα) des Seins aus ontologischen und gnoseologischen Gründen zurückweist: Gott kann nicht seiner Natur nach erfaßt oder betrachtet werden, sondern lediglich aufgrund seiner Manifestationen.

Ähnliche Differenzen wie zwischen Gregor und Platon ergeben sich zwischen Gregors und Aristoteles' Auffassungen. Grundlegend ist für Aristoteles die Differenz von theoretischen und praktischen Wissenschaften. 41 Theoretisch ist nämlich im aristotelischen Sinne diejenige Wissen-

<sup>35</sup> Gregor entwickelt eine solche Vorstellung u.a. auch in seiner Auslegung des platonischen Höhlengleichnisses (vgl. W. BLUM, 1974, 47f).

Dies ist im Sinne der hier vorgelegten Methode der philosophischen Implikation zu verstehen.

Vgl. Gregor, An et res p. 89C.

Vgl. Gregor, Beat 6, p. 142,25.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. Gregor, An et res p. 89C; Cant 3, p. 72,9-14; Beat 6, p. 143,21-144,13; dazu C.P. Rотн, 1992, 21.23.

Vgl. auch Clemens von Alexandrien, Paid III 1,1, p. 235,20-236,4; Strom IV 27,3, p. 260,12-16; Gregor Thaumaturgus, Dankrede 11,41-63, p. 152/154; Basilius von Caesarea, In illud >Attende tibi ipsi < p. 197-217. CHR. MARKSCHIES behandelt das Thema des inneren Menschen zwar aspektreich, nimmt allerdings nicht auf Gregors eigene Konzeption Bezug (vgl. CHR. MARKSCHIES, 1994, 1-17).

Der Begriff der Anähnlichung an Gott bei Gregor von Nyssa wird im folgenden gesondert untersucht (Teil III, 4.2).

40 Vgl. Gregor, Virg 12, p. 300,22. Auffälligerweise wird diese Konzeption im Anschluß

an den Alcibiades major in den entsprechenden neueren Arbeiten zu De anima et resurrectione und In Canticum Canticorum nicht behandelt (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 316-321 und H. DÜNZL, 1993, 76f. 232.333f). Darauf hat aber bereits I. ESCRIBANO-ALBERCA hingewiesen (vgl. I. ESCRIBANO-ALBERCA, 1976, 46.53-55); vgl. auch die Andeutungen bei P. BRATSIOTIS, 1951/52, 293.

41 Vgl. Aristoteles, Met 1064a10-19.

schaft und diejenige Betrachtung der Dinge, die nicht Mittel zu etwas anderem ist, sondern allein um ihrer selbst willen besteht, das heißt, sie ist ein Wissen um des Wissens willen.<sup>42</sup> Damit beruht sie nicht auf Notwendigkeiten des Lebensvollzugs. Voraussetzung der θεωρία ist die Muße, die sich gegen ein ständiges Sich-Verlieren an das Mannigfache richtet. Denkendes Betrachten ist um seiner selbst willen, das heißt, es sucht nichts außerhalb seiner selbst und ist folglich auch frei: In sich seiend ist es nur es selbst um seiner selbst willen.<sup>43</sup> Die erste Philosophie als theoretische Wissenschaft untersucht nach Aristoteles die ersten Gründe und Ursachen.<sup>44</sup> Indem man sich in der Theoria dem Prinzip des ewig Seienden als dem im höchsten Sinne Wahren zuwendet<sup>45</sup>, entdeckt man darin nichts anderes als das, wovon die Alten, d.h. die Vorgänger des Aristoteles, berichtet haben. 46 Das betrachtende Denken ist um so vollendeter, je vollendeter das ist, worauf es sich richtet, nämlich Gott, der in sich vollkommen >noushaft< ist, weil reine evépyeia. 47 Die Betrachtung ist ihrem Wesen nach Theologie, das heißt, sie ist Betrachtung als ein Sagen des Gottes und der göttlichen Ordnung der Dinge. 48 Hier ergibt sich eine wesentliche Kongruenz zwischen Platon und Aristoteles.<sup>49</sup>

Der Grund für diese Bestimmung der Theoria bei Aristoteles liegt in der von Gott selbst vollzogenen Betrachtung. Theoria ist die Erkenntnis, die zuerst Gott selbst hat, um dann in ihr im Ganzen der Welt und des Seienden als  $\dot{\alpha}\rho\chi\dot{\eta}$  oder  $\alpha i\tau i\alpha$  zu wirken. Das Göttliche als das beste Le-

D.A. CSÁNYI beschränkt sich hier darauf hinzuweisen, daß bei Aristoteles die verschiedenen Lebensweisen enger aufeinander bezogen werden als bei Platon, ohne dies allerdings detailliert aufzuweisen (vgl. D.A. CSÁNYI, 1960, 14f).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Vgl. Aristoteles, Met 982b26; vgl. W. MARX, 1972, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Vgl. Aristoteles, Met 981b21f und 982b26; vgl. W. BEIERWALTES, 1981a, 12. Die Theoria ist somit auch >nutzlos<, wie Platon dies anhand des Brunnensturzes des Thales zu zeigen versucht (vgl. Theait 174 ab); vgl. dazu H. BLUMENBERG, 1987, 13-22; zum Ganzen H. RAUSCH, 1982, 143-146 und J. RITTER, 1988, 10-13.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Vgl. Aristoteles, Met 982b9f.

Vgl. Aristoteles, Met 993b19-31; vgl. dazu H. RAUSCH, 1982, 153. Problematisch ist allerdings bei ihrer Deutung, die Frage nach dem Seienden, insofern es seiend ist, im Sinne von Sein als Sein auszulegen (vgl. H. RAUSCH, 1982, 153 und 159), wie sich dies im Anschluß an die Interpretation von M. HEIDEGGER ergibt (vgl. z.B. M. HEIDEGGER, 1984, 3f oder M. HEIDEGGER, 1988, 1-3; zum Sein des Seienden: vgl. M. HEIDEGGER, 1977, 37-39 und M. HEIDEGGER, 1986, 19-21: Vorwurf der onto-theologischen Verfaßtheit); zum Problem vgl. W. BEIERWALTES, 1980, 4f. 131-143.

Vgl. Aristoteles, Phys 203b6-15.

Vgl. W. MARX, 1972, 26; zum betrachtenden Denken vgl. auch V. CESSI, 1987, 147.

<sup>48</sup> Vgl. Aristoteles, Met 983a6f.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Vgl. A.J. FESTUGIÈRE, 1950, 253-267 und J. RITTER, 1988, 14f und 17.

Vgl. Aristoteles, Met 983a8-10.

ben<sup>51</sup> denkt sich selbst, das heißt, es kann nur sich selbst als >Gegenstand < seines Denkens haben.<sup>52</sup> Das göttliche Denken ist reine Theoria ohne Praxis<sup>53</sup>, der absolute Ausschluß einer zu verwirklichenden Möglichkeit.<sup>54</sup> Beim göttlichen voῦς ist die Unterscheidung von materiellen Gegenständen außerhalb des Denkens und den immateriellen Formen des Denkens hinfällig. Die erste οὐσία, nämlich Gott, als νόησις νοήσεως ist aufgrund ihrer Immaterialität unteilbar und ungeteilt.<sup>55</sup> Dabei ist auch die Ausdehnung in Raum und Zeit negiert.<sup>56</sup> Gott als reine Tätigkeit des stetigen (συνεχές) Denkens<sup>57</sup> kann nur das Wahrhafteste denken, nämlich sich selbst.<sup>58</sup> Wie ist aber für den Menschen eine Betrachtung des Göttlichen möglich und welche Konsequenzen ergeben sich daraus für eine Verhältnisbestimmung des theoretischen und praktischen Lebens?

Die Möglichkeit, Gott ständig zu betrachten, ist dem Menschen von sich aus nicht gegeben<sup>59</sup>, sondern nur, sofern der Mensch etwas Göttliches in sich hat.<sup>60</sup> Das Göttliche im Menschen ist der voüs, so daß die Zuwendung zum Höchsten in uns, ein Leben im Geistigen, zugleich die

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Vgl. Aristoteles, Met 1072b29f.

<sup>52</sup> Vgl. Aristoteles, Met 1074b33-35.

Vgl. Aristoteles, De caelo 292a22f.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1972, 6; H.J. KRÄMER, 1969, 363-382.

H.J. KRÄMER wendet sich in diesem Zusammenhang mit guten Gründen gegen eine formalistische Interpretation der νόησις νοήσεως, wie sie z.B. K. OEHLER vertritt (vgl. K. OEHLER, 1962, z.B. 205f; kritisch dazu auch E. TUGENDHAT, 1966, 757-759), d.h. gegen die Ansicht von K. OEHLER, Aristoteles führe das Denken des Denkens lediglich dazu ein, um einen regressus ad infinitum zu vermeiden. Zum Problem auch W. BEIERWALTES, 1965, 315-318; TH. LEINKAUF, 1987, 395-404; W. BEIERWALTES, 1991, 180f.

Vgl. außerdem F. DIRLMEIER, 1956, 229-235; J. DUDLEY, 1982, 89-123; J.G. DE FILIPPO, 1994, 404-409.

Ferner ist zu beachten, daß Aristoteles davon spricht, daß Gott νοῦς oder jenseits des νοῦς sein müsse (vgl. ΠΕΡΙ ΕΥΧΗΣ Frg 1, p. 57; EE 1248a27-29 und EN 1096a24f; dazu A.H. ARMSTRONG, 1985, 101; in der EE wird das göttliche Element vom νοῦς getrennt, während Aristoteles es in EN 1177a13-17 und EN 1177b27-31 mit ihm identifiziert; vgl. M. WOODS, 1992, 170).

Vgl. Aristoteles, Met 1075a5-10.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Vgl. Aristoteles, Met 1073a7-10; dazu H.J. KRÄMER, 1969, 367f.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Vgl. Aristoteles, Met 1074b29.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1981a, 14f; M. FORSCHNER, 1993, 16f.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Vgl. Aristoteles, Met 1072b15f.

Aristoteles betrachtet den Menschen nicht ausschließlich durch einen erkennenden Selbstbezug, sondern vor allem durch die Kennzeichnung des Weltbezugs (vgl. Met 1074b35); der Geist aktuiert die aus dem Sinnlichen stammende Erkenntnisform (vgl. Met 1072a31; dazu R.L. FETZ, 1975, 32-39; V. CESSI, 1987, 58-94; H. BENZ, 1990, 28-52; M. FORSCHNER, 1993, 17).

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Vgl. Aristoteles, EN 1177b26-29; dazu W. MARX, 1972, 18.26; W. BEIERWALTES, 1981a, 13.

Wendung auf unser wahres Selbst ist. 61 Das θεωρεῖν als das höchste Vermögen des Lebendigen ist die Weisheit.<sup>62</sup> In dieser Tätigkeit des von Gott oder der ersten Substanz Abhängigen durch die Vermittlung des Göttlichen im Menschen (voũc) ist eine wesensmäßige Intention auf das Erste hin wie auf ein Geliebtes (ὡς ἐρώμενον)63 angezeigt. Die Intention besteht darin, daß das Erstrebte und Erreichte immerwährend bleibe, um so die zeit-freie Stetigkeit und Tätigkeit des Grundes oder Prinzips nachzuvollziehen.64

Aus der theoretischen oder betrachtenden Wissenschaft werden von Aristoteles Konsequenzen für das Leben dessen gezogen, der sich dieser Wissenschaft hingibt. Ein Weiser führt ein Leben entsprechend dem göttlichen Grund<sup>65</sup>, ein Leben aus Gott, weil der Weise Gott am nächsten ist<sup>66</sup>, sofern er ein Leben nach dem vovc führt. Er ist also vom Göttlichen im Menschen bestimmt und erhebt sich folglich auch nicht selbst zur Vollendung.<sup>67</sup> Die Seligkeit erreicht der Weise deshalb, weil er im Sein das gleiche Göttliche denkt und als Maß ergreift, das auch der Inhalt des göttlichen Denkens ist. 68 »Als Theorie bleibt sie [die Wissenschaft] das freie Anschauen des Göttlichen und der göttlichen Ordnung; dies unterscheidet sie von allem praktischen Wissen. Indem sie aber Wissenschaft wird, nimmt sie die Form der das praktische Dasein leitenden Einsicht an und wird so > Wissen der Gründe und Ursachen der Dinge < (Met. VI, 1. 1025 b 3).«69

<sup>61</sup> Val. Aristoteles, EN 1177b30-34; ferner Met 1026a5f; De anima 403a28; De part an 641a34-b4; De gen an 736b27f.

Dazu D. Ross, 1961, 167f; F. DIRLMEIER, 1962, 498-504; I. DÜRING, 1966, 581f; H.J. KRÄ-MER, 1969, 374f; H. RAUSCH, 1982, 176; R.D. HICKS, 1990, 200; W. BEIERWALTES, 1991, 87

Anm. 17. Vgl. Aristoteles, EN 1141a12-20 und 1141b2-3; vgl. M. FORSCHNER, 1993, 7.18f. Probleme, die sich aus einer solchen Deutung ergeben, werden von A. KENNY neuerdings ausführlich diskutiert (vgl. A. KENNY, 1992, 87-102.105f), können an dieser Stelle jedoch nicht weiter verfolgt werden. Zum Ansatz von A. KENNY vgl. die kritische Würdigung durch T.D. ROCHE, 1994, 202-208 und TH. EBERT, 1994, bes. 473.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Vgl. Aristoteles, Met 1072b3; vgl. W. BEIERWALTES, 1972, 6; ferner J.G. DE FILIPPO, 1994, 399f.

64 Vgl. W. BEIERWALTES, 1981a, 14 (für den Begiff > Glück <).

Vgl. Aristoteles, EN 1177b30f; zur Sache vgl. auch H. DEKU, 1986, 270.

<sup>66</sup> Vgl. Aristoteles, EN 1179a30.

<sup>67</sup> Vgl. Aristoteles, EN 1177b31-34.

<sup>68</sup> Vgl. Aristoteles, EN 1178b22-32; dazu H. RAUSCH, 1982, 179 und J. RITTER, 1988, 20f und 30.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> J. RITTER, 1988, 24 [Ergänzung Th.B.].

M. FORSCHNER betont in diesem Zusammenhang, daß die Führung eines politischen Gemeinwesens und die intellektuelle Kontemplation zwei Hauptweisen des Lebensentwurfes seien, die nach Aristoteles nicht ineins realisiert werden könnten (vgl. M. FORSCHNER, 1993, 8).

Gregor nähert sich dieser aristotelischen Konzeption hinsichtlich der Bestimmung eines Lebens entsprechend dem göttlichen Grund an, da der Mensch sich dem eigenen Selbst zuwendet und in dessen höchster Form, dem voõç, die innere Verwandtschaft mit dem Göttlichen erblickt, wie sich dies bereits im Zusammenhang mit dem platonischen Alcibiades maior gezeigt hat. Deutliche Unterschiede bestehen jedoch darin, daß für Aristoteles eine Betrachtung oder Schau Gottes möglich erscheint, die wiederum ihren Grund in der  $\theta \epsilon \omega \rho i \alpha$  hat, in der sich Gott im Denken selbst betrachtet. Wenn Gregor allerdings behauptet, daß die  $\dot{\alpha} \gamma \dot{\alpha} \pi \eta$  als  $\dot{\epsilon} \nu \dot{\epsilon} \gamma \rho \epsilon \iota \alpha$  das Verhältnis der Seele zu Gott bestimmt wie das  $\theta \epsilon \tilde{\iota} \circ \nu$  zu sich selbst<sup>70</sup>, kann dies in der Tat mit dem aristotelischen Selbst-Denken des  $\theta \epsilon \dot{\omega} \varsigma$  verglichen werden.

Eine Synthese des platonisch-aristotelischen Ansatzes läßt sich bei Alkinoos finden.<sup>71</sup> Entsprechend der aristotelischen Differenzierung<sup>72</sup> unterscheidet er ein theoretisches (betrachtendes) Leben von einem praktischen.<sup>73</sup> Die Definition der θεωρία ist nach Alkinoos die Verwirklichung oder Tätigkeit (ἐνέργεια) des Geistes, indem dieser die Gedanken denkt (ἐνέργεια τοῦ νοῦ νοοῦντος τὰ νοητά).<sup>74</sup> Dadurch daß die Seele das Göttliche und die Gedanken Gottes betrachtet, gleicht sie sich an das

Vgl. Gregor von Nyssa, An et res p. 96BC.

Nach den Untersuchungen von J. WHITTAKER muß hier Alkinoos von Albinos unterschieden werden (vgl. J. WHITTAKER, 1984, XIX 127-139; XX 320-354; XXI 450-456; XXII 239-244; ferner S. LILLA, 1992, 27-40 und 49-52). Er kann den überzeugenden Nachweis führen (gegen J. FREUDENTHAL und R.E. WITT), daß zwischen dem Prolog des Albinos und dem Didaskalikos inhaltlich wesentliche Unterschiede bestehen (vgl. J. WHITTAKER, 1987, 85-89) und daß außerdem die von J. FREUDENTHAL vorgebrachten stilistischen Übereinstimmungen der beiden Werke nicht stichhaltig sind (vgl. J. WHITTAKER, 1987, 89-97). Allerdings kann man nach J. WHITTAKER nicht eindeutig entscheiden, ob Alkinoos mit dem von Philostratus erwähnten stoischen Alkinoos oder dem von Stobaeus angeführten Philosophen Alkinoos identisch ist (Nachweise zu Philostratus und Stobaeus bei J. WHITTAKER, 1987, 98 Anm. 61 und 62; zum gesamten Kontext: J. WHITTAKER, 1987, 99-102); so auch J. DILLON, 1993, IX-XIII.

Anders als J. Whittaker: J. Freudenthal, 1893, 1314f; E. Zeller, 1963, 842-845; H. Dörrie, 1964, 234; R.E. Witt, 1971, 104-113; M. Baltes, 1976, 96-100; J. Dillon, 1977, 267-271.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Vgl. Aristoteles, Met 1026a18-19 und Met 1064a10-19; vgl. J. DILLON, 1993, 53 (auch mit Hinweisen auf Platon). E. ZELLER spricht hier allgemeiner von einer *peripatetischen* Einteilung (vgl. E. ZELLER, 1963, 842).

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Vgl. Alkinoos, Didask 2, p. 2 und Didask 4, p. 7f; dazu und zum Umfeld einer solchen Unterscheidung J. DILLON, 1993, 53f.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Alkinoos, Didask 2, p. 2; vgl. auch Aristoteles, Met 1072a24-28; Met 1072b7.18-20; Alexander von Aphrodisias, Mantissa p. 109,4-5; dazu A.H. ARMSTRONG, 1960, 402-404; S. LILLA, 1992, 28f; J. DILLON, 1993, 54f.

Göttliche an<sup>75</sup>, was von Alkinoos auch »Erkenntnis des Seienden«<sup>76</sup> oder »Erkenntnis der Wahrheit«<sup>77</sup> genannt wird.

Was im betrachtenden Leben erkannt wird, muß in eine Lebensform oder Praxis umgesetzt werden. 78 Die Betrachtung wird aber gerade durch eine Trennung vom Leib (γωρίς τοῦ σώματος)<sup>79</sup> erreicht, d.h. durch eine Zuwendung zum Intelligiblen. Der Mensch kümmert sich dann nicht mehr um das, was das Eigene und was das Fremde ist, sondern betrachtet das Wahre. 80 Erst so ist ein Aufstieg (ἀνιών) 81 möglich, um die ersten, oberen und ursprünglichen Ursachen zu erkennen (θεολογικοῦ τέλος ἡ περὶ τὰ πρώτα αΐτια καὶ άνωτάτω τε καὶ άρχικὰ γνώσις) $^{82}$ . Indem sich die Seele dem Ersten, dem Göttlichen, zuwendet, erkennt sie zugleich ihre innere Verwandtschaft mit dem Göttlichen: Weil sie selbstbewegend ist, muß sie wie das Prinzip selbst (ἀρχή) ungeworden, ohne Untergang und unsterblich sein (άγένητος, ἄφθαρτος, άθάνατος)83. Wenn nämlich die άρχή immerbewegt ist (άεικίνητον), muß sie auch- ohne Entstehen und Vergehen— sich selbst bewegen (αὐτοκίνητον).<sup>84</sup> Um zum Ersten zu gelangen und die innere Verwandtschaft mit ihm zu erkennen<sup>85</sup>, muß die Seele durch Aphairesis. Analogie und die via eminentiae (άφαίρεσις. άναλογία, ὑπεροχή)86 zur Betrachtung des ersten Guten (θεωρία τοῦ πρώτου άγαθοῦ) aufsteigen.87 Somit zeigt sich, daß Alkinoos hier die wesentlichen Ansätze von Platon und Aristoteles rezipiert, wenn auch die Wendung in das Innere, das Selbst, nicht in der Breite entfaltet wird wie

<sup>76</sup> Vgl. Alkinoos, Didask 3, p. 3; Didask 7, p. 18; zu unterschiedlichen Interpretationen und einem Vergleich zu Numenius vgl. J. WHITTAKER, 1984, VIII 144-154.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Vgl. Alkinoos, Didask 2, p. 2; dazu J. DILLON, 1977, 299.

Vgl. Alkinoos, Didask 2, p. 2. Dieser Aspekt scheint bei J. DILLON nicht besonders hervorgehoben zu sein, wenn er davon spricht, daß Albinos (Alkinoos) die Physik mit der Theoria verbinde und die wirkliche Physik nur eine Unterabteilung der Theoria sei. Er klärt hier allerdings nicht genauer, um welche Form der Theoria es sich handelt (vgl. J. DILLON, 1977, 272; anders aber J. DILLON, 1993, 55).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Vgl. Alkinoos, Didask 2, p. 2; dazu J. DILLON, 1993, 56.

<sup>79</sup> Alkinoos, Didask 4, p. 7; vgl. J. DILLON, 1993, 66f.69.

<sup>80</sup> Vgl. Alkinoos, Didask 4, p. 8.

<sup>81</sup> Alkinoos, Didask 5, p. 9; Didask 7, p. 18; dazu J. DILLON, 1993, 75.87.

<sup>82</sup> Alkinoos, Didask 7, p. 16.

<sup>83</sup> Zum Kontext vgl. A.J. FESTUGIÈRE, 1954, 97.

Vgl. Alkinoos, Didask 5, p. 10.

<sup>85</sup> Zur Entsprechung von göttlichem und menschlichem Geist (Seele) vgl. R.M. JONES, 1981, 187-199; J.H. LOENEN, 1981, 118; A.N.M. RICH, 1981, 203; zur Anähnlichung vgl. J.M. RIST, 1981a, 214f.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Vgl. Alkinoos, Didask 10, p. 24; A.J. FESTUGIÈRE, 1954, 99f; J.H. LOENEN, 1981, 111; J.M. WHITTAKER, 1981, 175-181 (auch zum weiteren Umfeld); S. LILLA, 1992, 29; J. DILLON, 1993, 107.109f.

<sup>87</sup> Vgl. Alkinoos, Didask 27, p. 53 und Didask 34, p. 69; dazu auch Platon, Phileb 30c; Tim 39e; Resp 509b; dazu S. LILLA, 1992, 30.

etwa im platonischen Alcibiades maior; dieser Gedanke ist aber durchaus in der Seelenlehre bei Alkinoos anzutreffen. Damit zeigt sich ein ähnlicher Befund wie im Vergleich von Platon und Aristoteles mit Gregor, daß sich nämlich Gregor von Nyssa vor allem hinsichtlich seiner Vorstellung der Betrachtung Gottes von Alkinoos unterscheidet.

Besonders von Plotin wird diese Tradition<sup>88</sup> eingehend aufgegriffen und kritisch weiter entwickelt. Da für Gregor von Nyssa der Begriff θεωρία in dem bis jetzt behandelten Zusammenhang vor allem für die Frage des Aufstiegs der Seele und der Begrenzung der θεωρία in der Betrachtung Gottes erörtert wurde, sollen für Plotin vor allem diese Aspekte untersucht werden; dies, obwohl Plotin den Begriff θεωρία z.B. auch auf die Natur in einem spezifischen Sinne anwendet; für diese stellt nämlich die θεωρία die unterste Stufe dar.<sup>89</sup>

Ein wesentlicher Ansatz Plotins besteht in dem Imperativ: ἄφελε πάντα<sup>90</sup> — >nimm alles weg< oder: >laß ab von allem<, um so zu einem einigeren Leben oder einem Leben auf Einheit hin zu gelangen. Die Gelassenheit ist somit die Bedingung der Möglichkeit einer >unio mystica<.<sup>91</sup> Entdifferenzierung und Entzeitlichung des Denkens sowie Reinigung und Befreiung von allem, was fremd ist<sup>92</sup>, bedeutet aber keine radikale Verwerfung des Sinnlichen, sondern eine Einordnung des Sinnlichen auf das Einigere hin.<sup>93</sup> Für den Menschen heißt dies, den Weg zum inneren Menschen zu gehen<sup>94</sup>, eine Wendung nach innen, um so des eigenen Selbst von seinem Grunde her bewußt zu werden.<sup>95</sup> Der Mensch muß gerade das diskursive Denken der Seele hinter sich lassen. So wird das noëtische Element in der Seele bewußt gemacht, indem der voῦς selbst durch sein

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Zum Verhältnis Plotins zur ihm vorausgehenden Tradition vgl. die eingehende Behandlung bei W. BEIERWALTES, 1988a, 76-80 (hier vor allem im Blick auf den platonischen *Parmenides*).

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Zu dieser Frage einleitend J. STENZEL, 1934, 192-195; V. SCHUBERT, 1973, 12 sowie 45f; R. ARNOU, 1972, 81-83; V. CILENTO, 1971, 207-211; V. CILENTO, 1971a, 121-155. Die Studie von W. THEILER zur Frage der Rückkehr zu Gott ist in diesem Zusammenhang von geringerer Bedeutung, da sie auf Gregor überhaupt nicht und auf Plotin nur am Rande eingeht (vgl. W. THEILER, 1964, 352-361).

Plotin, Enn V 3,17,38.

<sup>91</sup> W. BEIERWALTES weist hier zu Recht auf diese Konnotationen bei Meister Eckhart hin, so daß die Abstraktionsbewegung (ἀφαίρεσις) nicht nur wie bei Aristoteles als logischer Prozeß verstanden wird, sondern geradezu als ethischer Imperativ, als Lebensprogramm eines bewußten Lebens (vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 250-253; vgl. ferner W. BEIERWALTES, 1972b, 714 und H. OOSTHOUT, 1991, 183.

<sup>92</sup> Plotin, Enn I 2,4,6.

<sup>93</sup> Vgl. H. BENZ, 1990, 277.

<sup>94</sup> Plotin, Enn I 1,10,15; V 1,10,10; knapp dazu CHR. MARKSCHIES, 1994, 8.

<sup>95</sup> Vgl. H. BENZ, 1990, 291 und W. BEIERWALTES, 1991, 169f.

klares und wahres Licht die Seele zu einer denkenden macht. 96 Die reine Schau ist dann vor der Seele. 97 Die Gegenwart des Geistes in der Seele ist der Grund der Möglichkeit des Aufstiegs, »in der der Geist selbst deren Bildhaftigkeit und Ähnlichkeit mit ihm realisiert«.98 Indem die Seele sich nach innen wendet<sup>99</sup> und sich selbst erkennt, ist das Wissen um ihren eigenen Ursprung das Ziel, d.h. die Bewußtmachung des Geistes und zugleich des in ihm sich vermittelnden Einen als solchen. 100 Der Rückgang der Seele in sich selbst durch Reflexion auf ihren Ursprung führt somit zum eigenen Grund, zum vooc, der zugleich die Bedingung für das Sehen des Ursprungs schlechthin (des Einen) ist. 101 Das Ziel der Betrachtung der Seele in dem denkenden, inneren Aufstieg ist die Ruhe<sup>102</sup>, die vollendet ist in der Ruhe und im Stand im Einen<sup>103</sup>. »Das Eine selbst als der Grund und Ursprung von Allem bildet sich selbst in den immer schwächer werdenden Intensitätsgraden von Eins-Sein ab [...]. Wenn [...] der Mensch durch die Seele als ein Bild des Geistes in seinem Denken und Sein bestimmt wird, wenn er durch die in ihren eigenen Grund sich transformierende Seele sich selbst denken und erkennen will, dann muß er >hier < [...] - im Stande der Entäußerung aus dem reinen Nus als Anfang einer Rück-Bewegung - eben diese Seele, oder sein Denken, als Bild des Geistes erkennen.«104

Im Gegensatz zur Seele eignet sich der Geist aber nicht nur seine Denkinhalte sozusagen in einem zweiten Schritt an<sup>105</sup>, sondern sein Denken und Sein sind dem Wesen nach eines (οὐσία καὶ τῷ ταὐτὸν τὸ εἶναι καὶ τὸ νοεῖν εἶναι). 106 Diese Identität von Denken und Sein wird von

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Vgl. Plotin, Enn III 8,6,37-40; da~u D. ROLOFF, 1970, 11; ferner J.N. DECK, 1967,

<sup>53-55.</sup> 97 Vgl. Plotin, Enn III 8,6,38. 98 W. BEIERWALTES, 1991, 126; vgl. Plotin, Enn V 3,8,41-49; dazu auch K. KREMER, 1987, 1013.

99 Vgl. Plotin, Enn III 8,6,40.

Vgl. Plotin, Enn VI 9,7,33; zur Sache vgl. auch W. BEIERWALTES, 1990a, XIX.

<sup>101</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 174.

<sup>102</sup> Vgl. Plotin, Enn III 8,6,12.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,11,13-16; dazu W. BEIERWALTES, 1991, 207; P.A. MEIJER, 1992, 278.

W. BEIERWALTES, 1991, 114.

<sup>105</sup> Vgl. Plotin, Enn III 8,8,6-7.

Plotin, Enn III 8,8,8. Damit steht Plotin im Horizont der parmenideischen Philosophie, für den im Sein das Denken ausgesprochen ist; während aber die Identität von Sein und Denken bei Parmenides als gewisse äußere Bezogenheit gedacht werden kann, ist sie bei Plotin als Aufhebung des in sich ständigen Geistes verstanden; vgl. V. CILENTO, 1964, 194-203; W. BEIERWALTES, 1972, 19; W. BEIERWALTES, 1981, 25; W. BEIERWALTES, 1988a, 77-80; vgl. auch H.J. KRÄMER, 1964, 415; J.N. DECK, 1967, 25-30; L.P. GERSON, 1994, 249.

Plotin als lebendige Betrachtung gefaßt<sup>107</sup>, weil das Betrachtete dem Betrachtenden nicht äußerlich bleibt, sondern ein Moment des Denkens selbst ist. Das Denkende ist das Gedachte als Leben des zeit- und ortsfreien Geistes und als Maß und Grund allen anderen Lebens. 108 Wenn aber der Geist als erstes Leben eines ist, stellt sich die Frage, wie die Vielheit in ihm selbst zustande kommt. 109 Die Antwort Plotins ist, daß der Geist nicht Eines betrachtet. Selbst in dem Fall, wenn er Eines betrachtet, ist ihm dies nicht als das Eine möglich, weil die Betrachtung die Differenz von Betrachtendem und Betrachteten voraussetzt, die für das Eine selbst als das Differenzlose ausgeschlossen ist. 110 Der Geist hebt als Eines an und entfaltet sich selbst als Geist. 111 Dies läßt sich als Vollzug aus einer Phase des noch nicht vollendeten Sehens zum selbstbezüglichen Sehen deuten, so daß der Geist eine abgeschlossene Hypostase ist. 112 Der Geist hebt, wenn er sich zum Einen hinwendet, als ein noch unbestimmtes Blicken an<sup>113</sup> und wird durch das Erfassen des durch das Eine konstituierten Seins als Gegenstand der Denkintention selbst zur Vielheit, indem er zur vónois wird und sich so selbst als Vielheit betrachtet. 114 Indem der Geist aber diese Vielheit denkt, denkt er sie nicht als von sich selbst verschieden, als wenn eines der Gedachten nicht Geist wäre<sup>115</sup>, sondern bindet sie selbst in die Einheit zurück und richtet sich im Denken auf das Eine als den Grund des Geistes. Das intentionale Denken bestimmt sich im Durchdenken von immer wieder Anderem zur Einheit fort und ist so durch Andersheit und Selbigkeit notwendig bestimmt. 116 Die aktive Rückwendung in den Ursprung hat die Selbstbegrenzung oder Selbstkonstitution des Geistes zu einer eigenen Hypostasis zum Ziel, die gerade durch die Rückwendung zum Ursprung sie selbst ist: »Denken des >vor<

<sup>107</sup> Vgl. Plotin, Enn III 8,8,11.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Vgl. Plotin, Enn III 8,8,12f.26-30; dazu W. BEIERWALTES, 1972, 19f; L.P. GERSON, 1994, 59.
Vgl. Plotin, Enn III 8,8,30.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Vgl. Plotin, Enn III 8,8,30f.

Vgl. Plotin, Enn III 8,8,32f.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Vgl. Plotin, Enn V 3,11,5-12; dazu W. BEIERWALTES, 1991, 215; H. OOSTHOUT, 1991, 146-148 (mit einer Diskussion von textlichen Problemen); L.P. GERSON, 1994, 223.

Vgl. Plotin, Enn V 2,1,10f.

Vgl. J. HALFWASSEN, 1991, 140f und K. KREMER, 1990, XXIV-XXV. Vgl. auch TH.A. SZLEZÁK, 1979, 106-108.

115 Vgl. Plotin, Enn III 8,8,40-48.

<sup>116</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 131. Vgl. auch W. HIMMERICH, 1959, 133. W. HIM-MERICH betont, daß für Plotin die Höchstform der Schau gerade die Schau des totalen Geistes sei (vgl. W. HIMMERICH, 1959, 131). Damit vernachlässigt er aber die Frage, wie der Geist das Eine betrachten kann.

ihm seienden Ursprungs, des Einen, in ihm selbst ist sein Selbst-Denken«117 als Einheit von Ursprungs- und Selbstbezug. 118

Da der Geist als Identität von Denken und Sein in sich die Struktur von Einheit und Vielheit hat und über sich selbst hinausweist auf den ihn verursachenden Ursprung (ev), muß dieses Eine von allem, was nicht reine Einheit ist, ausgegrenzt werden. 119 Es kann gerade nicht das sein. was dem Geist als solchem zukommt, also auch nicht Sein, Wesen, Denken oder Leben. 120 Als der alles verursachende Grund 121 muß das Eine selbst Nichts von allem sein<sup>122</sup>, und zwar im Sinne der Fülle, in der alles aus ihm sich Entfaltende nur Es selbst ist, als universale Mächtigkeit des Einen zu Allem. 123 Würde man dem Einen Erkenntnis zuschreiben und dächte so das Eine, dann wäre es durch eine Setzung von Differenz in sich selbst nicht mehr es selbst. Folglich muß es aus dem Bereich des Intelligiblen ausgegrenzt werden; es ist vor dem Etwas, so daß es nur im Spiegel unseres Denkens als dieses Eine erscheint. 124

Um zum Einen zu gelangen, muß man auf es selbst den Blick werfen. 125 Dieses Sehen des Einen muß als ein Sehen verstanden werden, das den landläufigen Begriff sprengt, da beim Sehen des Einen gerade die Differenz ausgeschlossen sein muß. Der Sehende wird mit dem Gesehenen dergestalt eins, daß in dem Akt eigentlich nicht >Gesehenes< oder >Geschautes< gesehen wird, sondern Geeintes im Sinne der Selbsthingabe oder ἔκστασις. 126 Einung mit dem Einen geschieht durch Nicht-Geist 127, durch den νοῦς ἐρῶν<sup>128</sup>. Das Ziel ist, den Ursprung zu sehen<sup>129</sup>, sich mit

<sup>117</sup> W. BEIERWALTES, 1991, 178; vgl. auch W. BEIERWALTES, 1980, 29; W. BEIERWAL-TES, 1991, 163 sowie R. ARNOU, 1972, 65-75 und M. ATKINSON, 1983, 158; dazu Plotin, Enn III 8,11,1-11; V 3,11,10; VI 7,15,16f.

Eine in der Forschung äußerst umstrittene Stelle ist in diesem Zusammenhang Enn V 1,7,5f: ὅτι τῆ ἐπιστροφῆ πρὸς αὐτὸ ἐώρα ἡ δὲ ὄρασις αὕτη νοῦς. Auf das vielschichtige Problem einer Deutung kann hier jedoch nicht eingegangen werden.

119 Vgl. Plotin, Enn III 8,9,2-10; W. BEIERWALTES, 1980, 25-28 (für den Begriff der An-

dersheit); W. BEIERWALTES, 1981, 17 (für den Begriff der Nicht-Reflexivität).

Vgl. Plotin, Enn III 8,10,30f; zum Problem vgl. z.B. W. BEIERWALTES, 1991, 146.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Vgl. Plotin, Enn V 2,1,1; VI 9,5,24.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Vgl. Plotin, Enn III 8,10,28; V 3,12,52; vgl. W. BEIERWALTES, 1987, 456f.

<sup>123</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1987, 457 und W. BEIERWALTES, 1991, 161; vgl. ferner W. BEIERWALTES, 1980, 25 (das Eine ist überall und nirgends).

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 7,41,27; G. SIEGMANN, 1990, 169f.174; W. BEIERWALTES, 1991, 146. 125 Vgl. Plotin, Enn III 8,10,32-35.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,11,6.22f; VI 7,35,30; dazu W. BEIERWALTES, 1972b, 715; W. BEIERWALTES, 1988, 35 und W. BEIERWALTES, 1991, 124.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Vgl. Plotin, Enn V 5,8,23; VI 7,35,29f.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 3,18,11-15; VI 7,35,19-25.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,11,32.

ihm nicht-denkend zu einen, nämlich als ungegenständliches, nicht-objektivierendes Sehen im Sinne eines Überstiegs in den eigenen Grund. 130 Wenn das Sehen, das vor allem ein Grundakt des Geistes ist, als die zeitfrei sich vollziehende Identität von Denken und Sein verstanden wird 131, dann ist ein Sehen des Einen in *diesem* Sinne auf das Eine nicht anwendbar: weder für den Akt der Einung 132, da das Sehen des Geistes eigentlich nicht mehr Sehen ist, noch für das Eine selbst 133; denn dessen Blick auf sich selbst intensiviert gerade das gewöhnliche, Differenz implizierende Sehen, da *dieses* Sehen das Moment der Andersheit *in* sich selbst ausschließt. 134

Im Vergleich zu Plotin vertritt auch Gregor von Nyssa, wie schon im Anschluß an Platon gezeigt, eine Wendung der Seele nach innen, um sich so Gott annähern zu können. Gegenüber Platon betont Plotin für den Begriff der Betrachtung oder des Sehens, daß Gott im eigentlichen Sinne nicht gesehen werden könne. Insofern decken sich also die Anschauungen von Plotin und Gregor *strukturell*. Der wesentliche Unterschied besteht jedoch darin, daß für Gregor aufgrund seiner Theoria-Konzeption<sup>135</sup> gerade eine Einung im Sinne Plotins unmöglich erscheint. Zudem unterscheidet sich Gregor von Plotin darin, daß letzterer das Sein als wesentliches Moment des Geistes denkt, das deshalb auch dem Einen abgesprochen werden muß, während Gregor von Nyssa Gott als den wahrhaft Seienden (u.a. in der Auslegungstradition von Ex 3,14<sup>137</sup>) beschreibt. Darin zeigt sich eher eine Nähe zu Porphyrius (>Parmenideskommentar<)<sup>139</sup>, der aber hin-

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1981a, 18f.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Vgl. Plotin, Enn V 8,4; V 5,7,14-21; dazu W. BEIERWALTES, 1985, 57-64; W. BEIERWALTES, 1988, 42.

<sup>132</sup> Vgl. Plotin, Enn III 8,11,33.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1988, 42; vgl. z.B. Plotin, Enn III 8,11,22-25.

<sup>134</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 8,16,19-21: οἶον πρὸς αὐτὸν βλέπει καὶ τὸ οἷον εἶναι τοῦτο αὐτῷ τὸ πρὸς αὐτὸν βλέπειν; vgl. K. Kremer, 1987, 1013; zur Sache vgl. auch W. Beierwaltes, 1985, 45.52f; F.M. Schroeder, 1987, 667-699.

<sup>135</sup> Vgl. Teil II, 2. Abschnitt, 1.1 a.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Die Kennzeichnung des plotinischen Ansatzes als >automatischen < Prozeß, wie dies M.-B.V. STRITZKY für eine Unterscheidung zwischen Plotin und Gregor vorschlägt (vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 86), scheint Plotin nicht gerecht zu werden.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1972, 15.

<sup>138</sup> Vgl. Gregor, VM II 23, p. 40,8.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Vgl. Porphyrius, In Parm IV 8f, p. 74; XII 23-35, p. 104; vgl. W. BEIERWALTES, 1972, 24f. und P. HADOT, 1977, 228-230.

sichtlich der Frage der θεωρία die wesentlichen Momente von Plotin beibehält.<sup>140</sup>

Somit ergibt sich, daß Gregor von Nyssa zwar aus der platonischen Tradition wesentliche Elemente für seinen Begriff der θεωρία aufgreift, daß er sich aber vor allem in der Frage der Betrachtung *Gottes* von dieser Tradition absetzt, weil für ihn ein identifizierendes Sehen Gottes (etwa im Sinne einer plotinischen Einung) unmöglich ist. Zugleich ist zu betonen, daß bei Gregor trotz mancher Ähnlichkeiten vor allem zur platonischen Tradition eine Selbsterkenntnis im eigentlichen Sinne abgelehnt wird. Der Mensch vermag seine eigene οὐσία nicht zu erkennen: Selbsterkenntnis gibt es für Gregor, wie die Überlegungen zum Proömium von VM gezeigt haben, nur als Wissen des richtigen und falschen Lebens oder als Erkenntnis des Menschlichen. In diesem Fall greift Gregor nicht auf die philosophische Tradition zurück. In diesem Fall greift Gregor nicht auf die philosophische Tradition zurück. Der Grund besteht für Gregor darin, daß die Seele, gerade weil sie mit Gott nur ähnlich ist, diesen nicht in seiner οὐσία erkennen kann. Dies hat zur Konsequenz, daß die Seele auch ihre eigene οὐσία nicht zu erfassen vermag.

Vgl. Porphyrius, Sent 32, p. 22,14-23,3; p. 24,4f; p. 25,8f; p. 28,1-5; Sent 43, p. 54,12-56,15. Zur Interpretation des delphischen Spruches »Erkenne dich selbst« bei Porphyrius vgl. dessen Frg. 272-275, p. 308-313. Ferner Porphyrius, Abst I 29, p. 63f. Zur Frage auch H. DÖRRIE, 1959, 67 und A. SMITH, 1974, 7.24f.75f.

Die Frage nach der Unmöglichkeit einer Einswerdung mit Gott aufgrund des Gottesbegriffes wird unten gesondert behandelt (Teil III, 1.2 b; 2.1 b; 2.2 a).

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Vgl. Gregor, Eccl 7, p. 415,17-416,5.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun III.II 6, p. 53,27f.

Vgl. z.B. Porphyrius, Abst I 29, p. 63f.

<sup>145</sup> Vgl. An et res p. 40A-44A; dazu H.M. MEISSNER, 1991, 239-246.

## 2. ZUR KLÄRUNG DES BEGRIFFES »MYSTIK« BEI GREGOR

Bei der Untersuchung des philosophischen Kontextes von θεωρία hat sich gezeigt, daß dort – trotz verschiedener Ansätze – ein Weg beschrieben wird, der zum eigenen Selbst, d.h. zu dessen Grund, führt und z.B. bei Plotin im Sinne einer Lebensform auch für das gesamte Handeln maßgebend geworden ist: πάντα θεωρίας έφίεσθαι καὶ είς τέλος τοῦτο βλέπειν.1 Vor allem die platonische Konzeption der θεωρία ist – so A.M. Haas – hinsichtlich des Begriffes der Mystik für die Alexandriner und dort vor allem für Origenes, aber auch für Gregor von Nyssa wie für das Mittelalter bestimmend geworden.<sup>2</sup> Zwar zeigten sich für Gregor von Nyssa in der bisherigen Untersuchung gewisse Ähnlichkeiten zur platonischen Tradition; für die Frage der Betrachtung Gottes bzw. des Einen ließen sich aber deutliche Unterschiede feststellen. Da aber beispielsweise für Plotin zu Recht der Begriff einer philosophischen Mystik in Anspruch genommen werden kann<sup>3</sup>, stellt sich die Frage, ob sich Gregor von Nyssa davon unterscheidet und ob für ihn eine Umschreibung seiner Theologie und Philosophie als mystische, philosophische Theologie angemessen und hilfreich ist. Da in der bisherigen Forschung die Texte zu Gregor von Nyssa für diese Frage weitgehend zusammengestellt sind, sollen sie an dieser Stelle nicht wiederholt werden.

Wie sehr der Begriff einer theologia mystica in die Interpretationen der Schriften Gregors von Nyssa Eingang gefunden hat, zeigt die Tatsache, daß man Gregor zumindest seit dem 7. Jhd. in diesem Lichte betrachtet.<sup>4</sup> Dies läßt sich auch in der Mystik-Forschung zu Gregor nachweisen, in der man Gregors eigene mystische Erfahrung betont<sup>5</sup>; läßt sich aber gerade die Frage der Gotteserkenntnis, wie sie sich für den Begriff θεωρία gezeigt hat, als Hinweis auf ein inneres oder äußeres Erleben Gregors deuten? Gibt es dafür in den Texten einen Anhalt?<sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plotin, Enn. III 8,1,2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. A.M. HAAS, 1986, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 123.127-147; W. BEIERWALTES, 1987a, 39-49.

Vgl. z.B. Georgius Pisides, C. Sev 378-381 p. 1649A; dazu H. DÖRRIE, 1983, 877.
 Vgl. A. LIESKE, 1939, 494; J. DANIELOU, 1944, 6; A. LIESKE, 1948, 54.65; W. VÖLKER, 1955, 185; H. RAHNER, 1964, 49.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zum Problem vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 149; CH. KANNENGIESSER, 1967, 64f; C.W. MACLEOD, 1971, 363; M.-B.V. STRITZKY, 1973, 104.110; M. FIGURA, 1987, 28. Zum Gesamten vgl. F. DÜNZL, 1993, 329; problematisch scheint aber bei der Interpretation von F. DÜNZL zu sein, daß er diesen Fragenkomplex durch den Begriff >formal< von einer inhaltlichen Bestimmung abgrenzt (vgl. F. DÜNZL, 1993, 329), da gerade der Erfahrungsbegriff wesentlich zur Mystik gehört (vgl. z.B. W. BEIERWALTES, 1985, 123; A.M. HAAS, 1979, 136-167 [allerdings für die Deutsche Mystik]).

Darüber hinaus versucht man in der Forschung – speziell auch für VM – zu zeigen, daß hier ein mystischer Aufstieg zu Gott beschrieben wird<sup>7</sup>; dies faßt man auch durch die Begriffe >intuitives Wissen von Gott<8, >Einheit mit Gott<9 oder >Prototyp jeder Mystik<10. Vor allem die Deutung der Theologie Gregors, die für ein monastisches Leben maßgebend sein soll<sup>11</sup>. als Aufstieg in drei Stufen bis zur Einheit mit Gott, wie dies besonders J. Daniélou vertritt<sup>12</sup>, hat auf die spätere Forschung nachhaltig gewirkt<sup>13</sup>, nicht zuletzt durch die Deutung des Begriffes > Ekstase <. 14 Zu fragen ist also, ob bei Gregor wirklich eine Einung mit Gott beschrieben oder intendiert wird.

Außerdem wird in der neueren Forschung zu Gregor von Nyssa hervorgehoben, daß sich dessen Konzeption einer theologia mystica wesentlich von platonischen Entwürfen unterscheide; so stellt z.B. Dörrie fest: »Als Mystiker hält G. [sc. Gregor] weiten Abstand von dem, was im zeitgenössischen Platonismus, bes. in der Nachfolge des Jamblichos, als legitim galt. Weder besteht irgend eine Verbindung zu den theurgischen Praktiken, die Porphyrios mit Bedenken für erlaubt, u. die Jamblichos für geboten erachtete, noch schloß sich G. der von Ammonios u. Plotin aufgestellten Theorie der Einung im Einen an«15. Mit dieser Aussage sind einige Fragen aufgeworfen<sup>16</sup>, zumal auch bei Gregor die Begriffe >Einheit< und >Einung< zu finden sind<sup>17</sup>: 1) Wenn sich die Mystik Gregors von der philosophischen Konzeption einer Einung mit dem Einen unterscheiden soll, muß erklärt werden können, worin die wesentliche Differenz beider Entwürfe besteht. Was ist unter einer christlichen Mystik zu verstehen? 2) Bedeutet die Übernahme neuplatonischer Philosopheme den Verlust einer genuin christlichen Sicht? Diese Problematik ergab sich in der Forschung hauptsächlich aus der Frage nach der Hellenisierung des

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. A. Lieske, 1939, 487; W. Völker, 1955, 202 (zu F. Diekamp und K. Holl) und 214; zum Problem dieses Ansatzes vgl. H. LANGERBECK, 1957, 89.

Vgl. H. Koch, 1898, 406-410.
 Vgl. J.T. Muckle, 1945, 79-81; H.C. Graef, 1954, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Vgl. A.A. WEISWURM, 1952, 200.

<sup>11</sup> Vgl. J. DANIÉLOU, 1961, 9f. So auch I. ESCRIBANO-ALBERCA, 1968, 291 für den Begriff θεωρία.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. J. DANIÉLOU, 1944, 10.20.

<sup>13</sup> Vgl. zu dieser Frage R.E. HEINE, 1975, 4.

Zum Forschungsstand in dieser Frage vgl. F. DÜNZL, 1993, 346.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> H. DÖRRIE, 1983, 880.

Für die Notwendigkeit einer Begriffsklärung plädiert auch W. BEIERWALTES (vgl. W. BEIERWALTES, 1986, 119).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vgl. F. DÜNZL, 1993, 340.

Christentums.<sup>18</sup> 3) Wie wurden diese allgemeinen Überlegungen zur Frage der Hellenisierung in die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa übernommen oder modifiziert? 4) Worin liegt bei Gregor der wesentliche Ansatz zum Verständnis von Mystik, wenn bei ihm überhaupt von Mystik gesprochen werden kann?

### a) Konvergenz und Divergenz christlicher und nichtchristlicher Mystik

Bestimmt man Mystik in einem ersten Zugang als eine religiöse Erfahrungsebene, »in der sich eine stringente Einheit zwischen Subjekt und Objekt dieser Erfahrung [...] abzeichnet«19, eine Erfahrung, die nach H.U.v. Balthasar nicht nur notionell, sondern existentiell zu verstehen ist<sup>20</sup>, dann stellt sich auch die Frage nach der Eigenart einer christlichen Mystik. Nach v. Balthasar ist nicht jedes religiöse Suchen eine Hybris, sondern in der Menschwerdung mitgegeben, weil die Offenbarung Gottes der Menschheit koextensiv sei.<sup>21</sup> Mit der Übertragung der christlichen, im engeren Sinne biblischen Botschaft in die hellenistische Sprachwelt habe sich das Christentum in ein bereitliegendes Begriffsnetz hellenistischer Mystik eingeschmiegt, um in einem fremden Kleid seine eigenste Erlebnisform auszudrücken und sein Anliegen geltend zu machen. Durch diese höchst verwirrende Diastase zwischen Inhalt und Form sei die gesamte abendländische Mystik geprägt worden; diese Diastase sei auch für die Kappadokier bestimmend gewesen.<sup>22</sup> Damit legt v. Balthasar ein Modell für die Deutung unterschiedlicher Ausprägungen der Mystik zugrunde, das von einem unwandelbaren Kern christlicher Botschaft ausgeht, die in einem zweiten Schritt sprachlich mitgeteilt wird. In dieser Form wiederholt v. Balthasar die Rede von einem christlichen Platonismus<sup>23</sup>, die behauptet, daß die Väter - anders als die Häretiker - sich lediglich der

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Dazu C.-F. GEYER, 1990; Th. BÖHM, 1991, bes. 16-23.259-308; M. LUTZ-BACHMANN, 1992, 77-98; ausführlich dazu Teil I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> A.M. HAAS, 1986, 319f; vgl. auch TH. OHM, 1986, 732; zum Erfahrungsbegriff besonders A.M. HAAS, 1979, 136-167; A.M. HAAS, 1994, 31-33 (mit den Paradigmen der Perennialisten und Konstruktivisten; zur Einordnung im Hinblick auf die Yale-Critics / Dekonstruktivisten vgl. R. WENZEL, 1988, 10-53).

Vgl. H.U.v. BALTHASAR, 1974, 44.

Vgl. H.U.v. BALTHASAR, 1974, 45f (mit dessen Begrifflichkeit).

Vgl. H.U.V. BALTHASAR, 1974, 49; ähnlich auch A.M. HAAS, 1986, 325; R. FLASCHE, 1992, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Hilfreich scheint hier auch der Ansatz von H.M. MEISSNER zu sein, die Begriffe >christlich< und >platonisch< im Kontext der jeweiligen Zeit zu untersuchen, um Überfrachtungen aus späteren Deutungen zu eliminieren (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 7-14); vgl. dazu auch A. SCHMITT, 1988, 187-210; A. SCHMITT, 1989, 54-84; A.H. ARMSTRONG 1980, 74-99; J.M. DILLON, 1983, 60-75.

platonischen Sprache bedient, »an sich jedoch eine Theologie entwickelt [hätten], die zutreffend als christlicher Gegen-Platonismus bezeichnet werden müsse«.<sup>24</sup> Eine solche These wäre jedoch nur dann einigermaßen überzeugend, wenn man die Möglichkeit einer neutralen Übernahme bestimmter Sprachformen voraussetzte.<sup>25</sup> Ein Rezeptionsvorgang ist aber nicht rein *formal* begreifbar, als ob die in der je spezifischen Theologie verdeckten Philosopheme lediglich die Begrifflichkeit lieferten, die wiederum von den damit verbundenen Konzeptionen völlig isoliert vermittelt worden wären. Der Theologie im Modus des Denkens kommt nicht etwa eine sekundäre Reflexionsfunktion zu, sondern eine originäre Konzeptionsfunktion für den Glauben.<sup>26</sup> Dies gilt auch dann, wenn Philosopheme theologisch vermittelt sein sollten. Das dem eigenen Denken zunächst Fremde gestaltet das Eigene mit, ohne daß der Aufnehmende sich dessen bewußt sein müßte, wie auch das Eigene das Fremde zu einem neuen Gedanken synthetisierend fortbestimmt.<sup>27</sup>

Wenn also die Unterscheidung von äußerlich bleibender Form (hellenistisches Gedankengut) und christlichem Inhalt (als Erlebnisform)<sup>28</sup> unzureichend ist, um die Eigenart christlicher Mystik zu umschreiben und zudem eine vollkommene Entflechtung von »gottsuchender nichtchristlicher und von gottgeschenkter christlicher Mystik«<sup>29</sup> nicht gelingen kann, dann ist die Besonderheit christlicher Mystik eher vom Gottesbegriff oder der angezielten »Schau« her zu entwickeln.<sup>30</sup> In diesem Zusammenhang kann der Begriff »Mystik« in der Tat deskriptiv gefaßt

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> H. DÖRRIE, 1971, 300f [meine Hinzufügung]; dagegen C.-F. GEYER, 1990, 137 und ähnlich auch E.P. MEIJERING, 1974, 15f.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Vgl. C.-F. GEYER, 1990, 137.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Vgl. A.J. BUCHER, 1989, 64-66.

Vgl. W. BEIERWALTES, 1983, 65f; W. BEIERWALTES, 1994, 32-38. Ausführlich dazu Teil I, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. H.U.V. BALTHASAR, 1974, 49.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> H.U.V. BALTHASAR, 1974, 66. Hier wiederholt sich auf einer anderen Ebene noch einmal die oben aufgezeigte Diastase von Form und Inhalt mit einer ähnlichen Problematik.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Es ist zudem hervorzuheben, daß die verschiedenen Typisierungen von Mystik zwar heuristisch durchaus ihren Wert haben; sie suggerieren jedoch die Möglichkeit einer präzisen Unterscheidung (vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 126f mit Anm. 2 und 4 [weitere Lit.]). Zur philosophischen Mystik vgl. z.B. K. RUH, 1990, 42-71. Dieser gebraucht die Mystik im Sinne der *Mystica theologia* des Pseudo-Dionysius Areopagita und sieht sich durch die mittelalterlichen Kommentatoren zur *Mystica theologia* bestätigt (vgl. K. RUH, 1993, 127-145).

Wichtig ist dabei der Hinweis von A.M. HAAS auf die Kontextualität, um die methodisch unzulängliche Frage nach einer Mystik an sich zu vermeiden (vgl. A.M. HAAS, 1986, 321f; vgl. auch die Hinweise zur Aufstiegs- und Abstiegsmystik, spekulativen und affektiven Mystik: A.M. HAAS, 1986, 333).

werden<sup>31</sup>, ohne die Mystik als völlig irrationales Geschehen<sup>32</sup> oder als Spielart manipulativer Religiosität abtun zu müssen.<sup>33</sup>

Als wesentliche Momente christlicher Mystik stellt beispielsweise A.M. Haas einerseits das undurchschaubare Mysterium Gottes heraus, andererseits Kreuz, Auferstehung und Geistspendung als personale Erfahrung. Ferner betont er den Zusammenhang zur kirchlichen Sendung und schließlich die Einheit zwischen Gott und Mensch, das *uniri cum Deo*, im denkenden Vollzug und in den gleichzeitig autonom menschlichen Vollzügen.<sup>34</sup> Wesentlich und maßgebend ist also neben der Erfahrung vor allem der Gedanke der Einung mit Gott.<sup>35</sup>

Die *Unterschiede* z.B. zwischen christlicher und neuplatonischer Mystik ergeben sich aufgrund dieser Überlegungen von der Struktur des vorausgesetzten Gottesbegriffes oder der Konzeption des Einen her und nicht prima facie aus dem suchenden Streben des Menschen<sup>36</sup>, das aus einer wie auch immer verstandenen religiösen Innerlichkeit heraus gedeutet wird.<sup>37</sup> Diese hier skizzierte Einordnung der Mystik innerhalb der Theologie spiegelt sich in ähnlicher Weise in der Gregor von Nyssa-Forschung wider.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 124; vgl. auch R. FLASCHE, 1992, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Vgl. z.B. E. UNDERHILL, 1928, 23.

<sup>33</sup> Vgl. z.B. R. FLASCHE, 1992, 11 und 17.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. A.M. HAAS, 1986, 334.

<sup>35</sup> Vgl. A.M. HAAS, 1986, 333f; A.M. HAAS, 1994, 33f.

Vgl. A.M. HAAS, 1994, 35.52f (zur christlichen und neuplatonischen Sicht).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Vgl. dazu die knappen Anmerkungen von K. RAHNER, 1986, 744.
dißverständnisse in dieser Hinsicht ergeben sich auch aus einer Dissozii

Mißverständnisse in dieser Hinsicht ergeben sich auch aus einer Dissoziierung von Theorie und Praxis, die nicht mehr als eine Einheit gesehen werden wie noch etwa bei Platon, Plotin oder Proklos (vgl. A.M. HAAS, 1986, 330; dazu auch P. HADOT, 1991, für Plotin z.B. 36f; zur Sache auch M. SCHMIDT, 1987, 221).

## b) Ansätze zum Verständnis der »Mystik« bei Gregor von Nyssa

Für die Einordnung Gregors von Nyssa ist es entscheidend, daß er die Begriffe μυστήριον, μυστικός, μυσταγωγείν und μυσταγωγία eng mit seiner exegetischen Arbeit verknüpft, wobei die Auslegung der Texte auf einen tieferen Sinn verweisen soll, der zunächst verborgen zu sein scheint.<sup>1</sup> Eine allegorische Schriftauslegung impliziert für Gregor aber gerade nicht das Anzeigen eines irrationalen oder widervernünftigen Bereichs, sondern vielmehr die Möglichkeit, mit Hilfe größtmöglicher rationaler und begrifflicher Schärfe über das Vordergründige hinaus zu verweisen.<sup>2</sup>

Inhaltlich nimmt der Begriff μυστήριον nicht nur auf Christus und die Kirche Bezug<sup>3</sup>, sondern auch auf das Wesen Gottes und den göttlichen Heilsplan (z.B. die Auferstehung)<sup>4</sup>. Zudem intendiert das sog. mystische Vokabular gerade nicht irgendeinen Bereich religiöser Sondererfahrung. die einzelnen zuteil wird. Vielmehr wird mit dem Aufstieg der Seele etwa in VM eine Möglichkeit beschrieben, die für alle Glaubenden zugänglich ist 5

Wenn also die Terminologie im Umkreis des Begriffs > Mysterium < eine mystische Deutung im zuvor skizzierten Sinne nicht notwendig eine

Vgl. F. DÜNZL, 1993, 331f mit den entsprechenden Nachweisen aus der Hoheliedauslegung Gregors; die Zuweisung etwa von ἄδυτον oder θεογνωσία zu einem mystischen Vokabular durch J. DANIÉLOU (vgl. J. DANIÉLOU, 1944, 193-201) erscheint angesichts der äußerst reichen Begrifflichkeit bei Gregor willkürlich.

Vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 145-154; F. DÜNZL, 1993, 332. Auf den Zusammenhang zur Interpretationsmethode wird gesondert einzugehen sein (Teil III, 5).

So F. DÜNZL, 1993, 334.

Vgl. J. DANIÉLOU, 1944, 212-220; J.T. MUCKLE, 1945, 78f; W. VÖLKER, 1955, 219-224; CHR.N. BOUKIS, 1970, 105-135; W. LÖSER, 1976, 111-118; H. DÖRRIE, 1983, 877f; M. CANÉVET, 1984, 30-33; H.U.V. BALTHASAR, 1984, 21-25; M. FIGURA, 1987, 38.

Für die Verwiesenheit von Christus, Kirche und Sakramente vgl. R.M. HÜBNER, 1974, 27-66.95-231. Diese sind aber im Horizont des Gottesbegriffes zu erörtern (vgl. F.M. YOUNG, 1983, 119).

Dieser Zusammenhang läßt sich exemplarisch an den Ausführungen von M. CANEVET zeigen, wenn sie pointiert - unter Verweis auf Cant 3, p. 96f und Eccl 8, p. 422f - darauf insistiert, daß Gregors Mystik vor allem kirchlich, sakramental und christozentrisch zu verstehen sei (vgl. M. CANÉVET, 1984, 32). Aber bereits im nächsten Satz schreibt sie: »So wie die Natur Gottes unendlich ist, zieht die Einigung der Seele mit Gott diese in einen unaufhörlich wachsenden Fortschritt hinein« (M. CANEVET, 1984, 32). Damit setzt M. CANEVET aber die Unendlichkeit Gottes als Kriterium der zuvor aufgestellten Aussagen; zudem ist kritisch anzumerken, daß Gregor sicher nicht - wie dies die Ausführungen von M. CANÉVET nahelegen - von einer Einigung (besser wohl: Einung oder Einswerdung!) der Seele mit Gott ausgeht, weil diese Einung den unendlichen Aufstieg zu einem Ende bringen würde. Zur Sache vgl. auch M. CANÉVET, 1972, 443-454.

Vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 149-152 (mit den entsprechenden Nachweisen).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. F. DÜNZL, 1993, 336f.

>mvstische< Deutung impliziert, ist allein der Weg über eine inhaltliche Bestimmung möglich. Auffällig ist vor allem, daß Gregor – zumindest in den Schriften, die für eine mystische Deutung hauptsächlich in Anschlag gebracht werden (Cant, VM) - keine persönlichen Erfahrungen schildert.<sup>6</sup> Auch der Weg, verschiedene Motivgruppen zu eruieren (z.B. göttliches Dunkel, wacher Schlaf), die in späteren mystischen Texten - etwa von Pseudo-Dionysius Areopagita<sup>7</sup> bis ins Mittelalter — Verwendung finden, läßt keinen Rückschluß darauf zu, daß Gregors Texte eo ipso mystisch zu interpretieren sind, wenn man als Minimalkonsens in der Mystikforschung festhält, daß die Einung mit Gott eines der zentralen Themen ist.<sup>8</sup> Die Untersuchung zum Begriff θεωρία hat ergeben, daß Gregor eine Betrachtung Gottes als Sonderstufe der Erkenntnis über Glaube und Gnosis hinaus ablehnt.9 Von diesem Ansatz her ist also schwerlich eine mystische Deutung der gregorischen Theologie abzuleiten, genauso wenig wie aus der Möglichkeit einer indirekten Bezugnahme auf Gott durch die Schöpfung oder Kirche, die als kategoriale Vermittlungen auf den Ursprung zurückverweisen sollen. 10

Vor allem die Überlegungen von Mühlenberg zur Mystik Gregors führen einen Schritt weiter. Ihm zufolge ist für eine adäquate Darstellung der Einheitlichkeit der Theologie Gregors von einem Verständnis von Mystik auszugehen, das der Fragestellung im 4. Jhd. gerecht wird. Das heißt, es müßte der Begriff der *unio mystica* näher geklärt werden, der in breiten Teilen der Gregor-Forschung für eine Umschreibung dieser Art von Mystik verwendet wird. <sup>11</sup> Das Problem besteht primär darin, ob mit dem

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. F. DÜNZL, 1993, 337. Er diskutiert auch Cant 5, p. 140,2-4. Dort wird aber nicht eine mystische Erfahrung beschrieben, sondern die Wirkung des Textes auf den Exegeten (so zu Recht F. DÜNZL, 1993, 337 Anm. 20 gegen A. LEVASTI, 1968, 56; vgl. ferner C.W. MACLEOD, 1971, 363). Demgegenüber spricht z.B. E. FERGUSON von persönlichen Erfahrungen Gregors (vgl. E. FERGUSON, 1973, 71; ähnlich auch J. HOCHSTAFFL, 1976, 104). Zum Problem vgl. auch M. HARL, 1977, z.B. 16-19.

Vgl. dazu z.B. W. BEIERWALTES, 1985, 147-154; zur Frage der Transzendenz Gottes und der sich daraus ergebenden Konsequenzen vgl. F. O'ROURKE, 1992, 67-69; ferner J.M. RIST, 1977, z.B. 381f.

Vgl. W. BEIERWALTES, 1987a, 39.

<sup>9</sup> Unscharf in dieser Hinsicht J. BAYER, 1935, 53.55.

Vgl. F. DÜNZL, 1993, 338f.

Auch die Hinweise auf Texte, die ein Widerspiegeln des Göttlichen in der Seele thematisieren (vgl. H. MERKI, 1952, 153-158), helfen in dieser Richtung nicht weiter (vgl. F. DÜNZL, 1993, 339f mit breiten Belegen).

Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 147; R.E. HEINE, 1975, 109-114.
 Neben den bereits oben erwähnten Arbeiten vgl. auch A. SCHNEIDER, 1918, 35 (plötzliche, unmittelbare Schau des Unwandelbaren); H. LEWY, 1929, 132-135; M. VILLER / K. RAHNER, 1939, 133-145; H. GRAEF, 1959, 198-220; G. QUISPEL, 1969/70, 250-255; G.G. BLUM, 1992, 132 (wahrhafte Vereinigung mit Gott); C. ANDRESEN / A.M. RITTER, 1993, 83

Begriff unio mystica die damit verbundenen Konzeptionen, die ihre Wurzel und deren Deutung vor allem in der mittelalterlichen Theologie des Abendlandes haben, in die Interpretation der Lehre Gregors einfließen. Wenn Gregor von der zu Gott strebenden Seele, der Liebe zu Gott spricht, befindet er sich nicht notwendig auf derselben Ebene wie die mittelalterlichen Mystiker, da er hier vor allem vom platonischen Eros ausgeht.12

Zwar findet man bei Gregor von Nyssa auch die Begriffe evosis und ένότης. 13 Diese stehen aber gerade nicht in dem Kontext einer unio zwischen Gott und Mensch, sondern beschreiben entweder die Inkarnation (als Spezialfall und universelle Deutung des Verhältnisses von Gott und Mensch), die physische Erlösung, oder sie werden auf die Kirche oder die Eschatologie als universalen Prozeß angewandt.<sup>14</sup> Auch in diesem Zusammenhang wäre eine Klassifizierung als >mystisch< eher irreführend und wenig hilfreich.

Entsprechend späteren kirchenamtlichen Dokumenten<sup>15</sup> spricht man davon, daß es eine unmittelbare Intuition gebe, die jede begreifende Erkenntnis ausschließe. So folgerte z.B. F. Diekamp aus der Tatsache, daß er bei Gregor die unmittelbare Wesensanschauung nicht verworfen gefunden habe, also aus einem argumentum e silentio, daß Gregor sie auch tatsächlich nicht abgelehnt habe. 16 Die vollkommene Wesenserkenntnis in dem unendlichen Aufstieg der Seele zu Gott habe Gregor ablehnen können, weil er die mystische Gotteserkenntnis kenne - so v. Ivánka. 17 Diese Anstrikten Unterscheidung von >komprehensiver< und sätze einer >mystischer < Gotteserkenntnis führten zu einer Diskussion zwischen Daniélou und Völker, in der es primär um eine psychologische Deutung ging. 18 Völker hat zu Recht darauf verwiesen, daß ein Traditionszusam-

(mystische Vereinigung der Seele mit Gott); G.S. BEBIS, 1967, 388; J.-A. RÖDER, 1993, 149 (mystische Einkehr). Die Liste ließe sich beträchtlich erweitern.

Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 147; weiterführend A. NYGREN, 1937, 232-244. Zur platonischen Konzeption vgl. W. BEIERWALTES, 1980b, 10-18.

Vgl. die Nachweise bei F. DÜNZL, 1993, 340.
 Vgl. F. DÜNZL, 1993, 341-344. Anders J. BAYER, 1935, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. z.B. Konzil von Florenz (DS 1304-1306), Leo XIII. (DS 3238-3240).

Vgl. F. DIEKAMP, 1896, 101-113; ausgewogener J. BAYER, 1935, 50.58.

<sup>17</sup> Vgl. E.v. IVÁNKA, 1936, 185. v. IVÁNKA erblickt in der Vertiefung des Gedankens von der Erkenntnis Gottes in der Seele ein wesentliches Moment zur Bildung einer Theorie der Mystik und kann mit diesem Ansatz eine Trennung von Platonismus und christlicher Mystik durchführen (vgl. dazu I. ESCRIBANO-ALBERCA, 1968, 286f); damit ist jedoch das oben diskutierte Problem einer Vermittlung platonischer Denkformen im christlichen Bereich (Hellenisierung) lediglich umgangen und stellt sich auf einer höheren Ebene er-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. I. ESCRIBANO-ALBERCA, 1968, 287; ferner H. CROUZEL, 1957, 189-202.

menhang von Gregor von Nyssa über Pseudo-Dionysius Areopagita zur mittelalterlichen Mystik im Abendland besteht.<sup>19</sup> Folgt daraus aber, daß für Gregor der Erlebnischarakter in der Mystik das Wesentliche ist — und dies geradezu in einer Absetzung von einer philosophisch-rationalen Gottesbetrachtung?<sup>20</sup> Zwar betont Völker zu Recht, daß Gregor von Nyssa in seinem Hoheliedkommentar gerade diese Fragen lösen möchte<sup>21</sup>, spricht dann aber wieder von ekstatischen Erlebnissen.<sup>22</sup> Der Aspekt der γνῶσις τοῦ θεοῦ, der Erkenntnis Gottes, jedenfalls wird gegenüber Origenes geradezu intellektualistisch verstanden<sup>23</sup>, so daß Gregor in dieser Hinsicht sicher nicht von einer psychologischen Erlebnisform her zu deuten ist.<sup>24</sup>

Richtig scheint der Weg zu sein, den Mühlenberg einschlägt, indem er den Aufstieg der Seele zu Gott näher beschreibt, sich aber zunächst nochmals gegenüber Völker und Leys auf der einen Seite und Daniélou auf der anderen Seite abgrenzt.<sup>25</sup> Es helfe wenig, diesen Aufstieg lediglich mit dem Schlagwort >dynamisch< zu belegen oder - wie im Falle von Daniélou - ein aristotelisches Potenz-Akt-Schema zu unterlegen, wonach Gott *en acte* unendlich sei, die Seele aber nur *en devenir*.<sup>26</sup> Denn die Seele kann nach Gregor nie unendlich werden und sie besitzt auch nicht die

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. W. VÖLKER, 1955, 200f und 215.

Vgl. J. DANIÉLOU, 1944, z.B. 309-326; vgl. auch L. BEIRNAERT, 1950, 61f. Gegen einen Dreischritt (etwa in VM und Cant) bis hin zu einer mystischen Einigung bei J. DANIÉLOU wehrt sich R.E. HEINE zu Recht (vgl. R.E. HEINE, 1975, 107f).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. W. VÖLKER, 1955, 208f.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vgl. W. VÖLKER, 1955, 202.212; so z.B. auch H. CROUZEL, 1957, 194; zu dieser Kontroverse vgl. auch H. LANGERBECK, 1957, 83.89f; E. MÜHLENBERG, 1966, 148f.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. Cant 5, p. 138,12f.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Nach E. MÜHLENBERG gilt dies in gleicher Weise für die von Gregor verwendete Mysteriensprache, die seit Platon durchweg in einer rein philosophischen Metaphorik benutzt werde und nicht innere oder äußere Erlebnisse beschreibe (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 149). Zum einen ist aber darauf aufmerksam zu machen, daß Gregor z.B. mit einer Sprache, die gnostisch potenzierten Gehalt aufweist, wesentlich sorgloser umgehen konnte als etwa Philon (vgl. I. ESCRIBANO-ALBERCA, 1968, 292f); andererseits muß damit gerechnet werden, daß bestimmte Begriffe der Mysteriensprache— auch im Bereich der philosophischen Tradition— nicht rein philosophisch verstanden oder tradiert worden sind (vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 226 im Blick auf die Prädikation ἄρρητον für das Eine; vgl. auch W. BURKERT, 1990, 16.58), vor allem im christlichen Bereich (z.B. für Clemens von Alexandrien: vgl. CHR. RIEDWEG, 1987, 117-158; CHR. RIEDWEG, 1992, 127-133).

An dieser Stelle ist auch folgendes anzumerken: wenn man Gregor aus seiner eigenen Gedankenwelt heraus versteht, ist eine mystische Deutung seiner Theologie kaum vorzunehmen. Anders verhält es sich jedoch, wenn man Gregor im Lichte späterer Interpretationen und der Rezeption seiner Theologie betrachtet.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 150.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Vgl. J. DANIÉLOU, 1944, 299-302.

Möglichkeit dazu.<sup>27</sup> Einleuchtender ist der Hinweis von Jaeger, die Begründung für den Aufstieg der Seele im Wesen des Strebevermögens oder dem ἔρως zu suchen.<sup>28</sup> Die Begierde (ἐπιθυμία) dringt nämlich auf die unmittelbare Schau; würde sie allerdings diese Unmittelbarkeit erreichen, würde sie sich selbst zerstören, weil sie befriedigt wäre.<sup>29</sup> Folglich ist für Gregor die Schönheit selbst (oder Gott) unerreichbar und der Aufstieg selbst ohne Ende.30

Damit unterscheidet sich Gregor von Nyssa z.B. deutlich von Plotin<sup>31</sup>, der von einer Einung mit dem Einen als von einem Impuls spricht, der das Ganze der Wirklichkeit und das Leben des Menschen bestimmt.<sup>32</sup> Plotin soll nach Porphyrius eine Einung als zeitlos erscheinender Augenblick in der Zeit viermal gelungen sein.<sup>33</sup> Neben dem Begriff der Einung spielt somit auch die Erfahrung eine grundlegende Rolle bei Plotin. In der Umkehr, die als Rückgang der Seele in sich selbst begriffen wird, schließt sich das in ihr Viele (das Gedachte, Erlebte etc.) zu einer Einheit auf und hält es verstehend zusammen. Diese Seinsform ist begründet durch den Geist. Im Rückgang in sich selbst findet die Seele so das Einigere, den Geist, und kann selbst Geist werden.<sup>34</sup> Der innere Aufstieg in das Eine als den Grund von Geist und Seele muß die erste Andersheit, die der Geist ist, aufheben und sich dadurch dem Einen als dem Nicht-Anderen angleichen durch Entzeitlichung und Entdifferenzierung. Der das Eine Sehende geht ganz in diesem auf und wird dieses selbst. In dieser Einung gelangt der Eros im aktiven Selbstüberstieg des Denkens zu seinem Ziel und kommt zur Ruhe bzw. στάσις. 35 Dies wird von Plotin mit dem Begriff ἔκστασις benannt. 36

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. Perf p. 213,15-214,6; vgl. J. BAYER, 1935, 61.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. W. JAEGER, 1954, 76 Anm. 2; ferner W. JAEGER, 1960, 266-286.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. Gregor, An et res p. 88C-108A.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. Gregor, VM II 231, p. 114,5-13. Vgl. H.U.V. BALTHASAR, 1942, 67-80; zur Bedeutung der Bibel in diesem Zusammenhang M. CANÉVET, 1983, 249-265. Zur spiegelbildlichen Erkenntnis als Ansatz der Mystik vgl. M. ESPER, 1990, 96.

F. DIEKAMP wollte diesen Unterschied vor allem daran festmachen, daß Plotin einen Pantheismus lehre und das Selbstbewußtsein bei der Ekstase leugne (vgl. F. DIE-KAMP, 1896, 96f). In dieser Form läßt sich sicher keine Unterscheidung von Gregor und Plotin durchführen, da F. DIEKAMP dem Ansatz Plotins nicht gerecht wird - zumal er für Plotin eine direkte Abhängigkeit von Philon postuliert (vgl. F. DIEKAMP, 1896, 96). Für Plotin läßt sich zumindest zeigen, daß er nicht an eine »Vernichtung« des individuellen

oder personalen Selbst denkt (vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 143f). Folglich sind auch die pauschalisierenden Vorurteile eines Pantheismus im Hinblick auf die philosophische Mystik Plotins zurückzuweisen.

32 Vgl. W. BEIERWALTES, 1987a, 40; W. BEIERWALTES, 1993, 197.

<sup>33</sup> Vgl. Porphyrius, Vita Plotini 23,12-21.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 7,35,4f; dazu W. BEIERWALTES, 1987a, 43f.

<sup>35</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1987a, 46f.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Plotin, Enn VI 9,11,23-25.

Einung mit dem Einen ist aber gerade aufgrund der Unendlichkeit und Unbegrenztheit des Einen<sup>37</sup> nicht als in sich fixierter Zustand oder Abschluß einer Bewegung verstehbar, sondern eine Erfahrung, die immer wieder erstrebt wird, auch und gerade wenn die Einung mit dem Einen als nichtsehendes Sehen gelungen ist.<sup>38</sup>

Die Untersuchung zu Plotin hat gezeigt, daß vor allem der Begriff ἔκστασις eine grundlegende Rolle spielt, um eine unio mystica zu umschreiben. Da sich für Gregor bis jetzt ergeben hat, daß er eine Einung mit Gott gerade nicht zuläßt, wäre noch mit der Möglichkeit zu rechnen, daß auch bei ihm die ἔκστασις die Einung beschreibt.<sup>39</sup> Dünzl konnte aber überzeugend nachweisen, daß die entsprechenden Passagen aus dem Hoheliedkommentar eher mit den Begriffen Aufstieg, Fortschritt oder ἐπέκτασις parallelisiert werden können als mit dem Begriff der Einung.<sup>40</sup> So bliebe als Lösung lediglich, bei Gregor von einer Mystik zu sprechen, die mit keiner anderen vergleichbar ist<sup>41</sup>, was aber zu einer Klärung der Frage wenig beiträgt. In der Tat scheint vielmehr der Gottesbegriff Gregors der maßgebende Grund dafür zu sein, daß eine Schau (θεωρία) Gottes im Sinne einer Einung mit ihm nicht möglich ist.<sup>42</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Zum Problem der Unendlichkeit des Einen bei Plotin vgl. Teil II, 2. Abschnitt, 3.3.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1972b, 714; W. BEIERWALTES, 1987a, 47 sowie die Überlegungen zur θεωρία im philosophischen Kontext; ferner W. BEIERWALTES, 1985, 123-154 für die unterschiedlichen Nuancen und die Wirkung von Plotins Mystik; CL. ZINTZEN, 1977, 395-408. Ferner J.P. KENNEY, 1991, 128-149.

Dies kann als Vollendung durch eigene Leistung und Entgegenkommen des Einen durch dessen Gutheit und Lichthaftigkeit gedeutet werden (vgl. W. BEIERWALTES, 1987a, 48); zur Einstrahlung des Lichtes im theologischen und philosophischen Kontext bei Pseudo-Dionysius und Augustinus vgl. W. BEIERWALTES, 1976, 582f.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> In der Tat wurde in der Forschung dieser Versuch auf breiter Basis unternommen: vgl. F. DIEKAMP, 1896, 90f; H. KOCH, 1898, 419; J. BAYER, 1935, 57; A. LIESKE, 1948, 70; J. DANIÉLOU, 1953, 1876, A.A. WEISWURM, 1952, 202; W. VÖLKER, 1955, 214; B. MCGINN, 1994, 209.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Vgl. F. DÜNZL, 1993, 347-349; ferner E. MÜHLENBERG, 1966, 157; I. ESCRIBANO-ALBERCA, 1968, 293; M.-B.V. STRITZKY, 1973, 98.100; C.W. MACLEOD, 1971, 365; M. FIGURA, 1987, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> So H. DÖRRIE, 1983, 879; M. FIGURA, 1987, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Vgl. F.M. YOUNG, 1983, 118f. YOUNG sieht enge Verbindungen zwischen Gregor und Plotin, auch hinsichtlich der Unendlichkeit Gottes bzw. des Einen. Trotzdem bestehen Differenzen vor allem für den Begriff der Einung. Deshalb erscheint es problematisch, wenn YOUNG schreibt: »and if Plotinus can be described as a mystic, Gregory can too« (F.M. YOUNG, 1983, 118). Zum Problem C.W. MACLEOD, 1971, 363f.

Davon zu unterscheiden ist bei Gregor aber z.B., daß zum Ideal eines Bischofs eine »persönliche Gottesschau« gehöre (vgl. R. STAATS, 1973, 161), wie auch Stephanus Gott schaut (vgl. Gregor von Nyssa, Steph protom, p. 28,15-30,2). Dabei ist je loch keine identifizierende Betrachtung intendiert.

#### 2. KAPITEL

# ZUR VERBINDUNG VON THEORIA UND UNENDLICHKEIT BEI GREGOR

Vor allem die Überlegungen Gregors zur θεωρία sowie die Frage nach der sog. Mystik bei Gregor haben gezeigt, daß es für das Verständnis der VM notwendig ist, seinen Gottesbegriff näher zu erläutern. In der Forschung wurde für die Frage nach der Unendlichkeit Gottes eine enge Verbindung zwischen Contra Eunomium und De vita Moysis hergestellt - so von Mühlenberg<sup>1</sup> und vor allem von Heine<sup>2</sup>. In dem von Mühlenberg und Heine diskutierten Kontext sollen folgende Fragen untersucht werden: Wie setzt sich Gregor von Nyssa in Contra Eunomium von der Gottesvorstellung des Eunomius ab?3 Welche Funktion hat der Unendlichkeitsbegriff in Contra Eunomium? Wie ist die Unendlichkeit Gottes in De vita Moysis zu deuten? Daraus ergibt sich die Frage, ob De vita Moysis wirklich dieselbe Problematik widerspiegelt wie Contra Eunomium. Handelt es sich bei De vita Movsis in der Tat um eine Schrift, die aus einem polemischen Kontext gegen Eunomius verstehbar ist, wie dies Heine beweisen wollte?<sup>4</sup>

Nach der Untersuchung dieser Fragen ist es notwendig, auch die These von Mühlenberg zu überprüfen: Gregor von Nyssa habe mit seinem Unendlichkeitsbegriff die gesamte klassische metaphysische Tradition überwunden.<sup>5</sup> Dies soll wiederum anhand der Methode der philosophischen Implikation geschehen. Wie schon zuvor ist dabei ein Blick vor allem auf Platon, Aristoteles, Plotin und Porphyrius und andere Neuplatoniker notwendig.

Entsprechend diesem angedeuteten Fragehorizont soll zunächst die Auseinandersetzung des Gregor von Nyssa mit Eunomius im Vordergrund stehen; danach schließt sich eine Untersuchung der philosophischen Tradition an.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, bes. 159-162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, bes. 127-158.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Diese Frage muß nicht bedeuten, daß Gregor von Nyssa den Begriff der Unendlichkeit erst in der Konfrontation mit Eunomius' Gottesvorstellung entwickelt hätte (in diese Richtung deutet W. ELERT, 1957, 45); es geht hier lediglich darum, die geistesgeschichtliche Position Gregors im Kontrast zu Eunomius herauszuarbeiten (vgl. R. BRIGHTMAN, 1973, 103).

Vgl. R.E. HEINE, 1975, 127-158.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 27.

#### 1. DIE UNENDLICHKEIT GOTTES IN CONTRA EUNOMIUM

# a) Der Ansatz des Eunomius<sup>6</sup>

Nach Eunomius gibt es zwei Möglichkeiten, das Wesen (ούσία) Gottes zu erfassen, nämlich die Untersuchung der Wesenheiten an sich und der Schluß von den Wirkungen (ἐνέργειαι) auf die Wesenheiten (ούσίαι).<sup>7</sup> Bei der Betrachtung Gottes stellt Eunomius die Identität des Wesens mit der Ungewordenheit bzw. Ungezeugtheit (ἀγεννησία) heraus<sup>8</sup>, was in der Forschung zur Theologie des Eunomius als wesentliches Kennzeichen betont wird.<sup>9</sup> Dem Begründungsverfahren für die Agennesie Gottes wird dabei – mit Ausnahme der Fragen nach der Privation<sup>10</sup> und der Auffassung von den Namen<sup>11</sup> – allerdings weniger Beachtung geschenkt. Auch der

Die Differenzierung von >ungeworden < und >ungezeugt < dürfte gerade bei Eunomius nicht gegeben sein; vgl. P. STIEGELE, 1913, 85; E. MÜHLENBERG, 1966, 96.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Das Ziel der folgenden Ausführungen ist der Aufweis des argumentativen Ganges bei Eunomius; deshalb soll von folgenden Aspekten nicht die Rede sein:

<sup>1)</sup> Die theologiegeschichtlichen Konnotationen des Begriffes ἀγέν(ν)ητος; dazu z.B. F. RICKEN, 1969, 322-324; F. RICKEN, 1978, 337-343; R.P. VAGGIONE, 1982, 184f; A. GRILL-MEIER, 1990, 106.129.199-201.305.308f.364.369-372.407; Th. BÖHM, 1991, 53.113.115.120-122.137; G. FEIGE, 1991, 114-116; G. FEIGE, 1992, 282-287.294; A.H.B. LOGAN, 1992, 436-440; K.-H. UTHEMANN, 1993, 145f.

<sup>2)</sup> Die Frage der Datierung der Schriften des Eunomius und deren Authentizität: dazu R.P. VAGGIONE, 1987, 5-9.12-16.79-89.131f; H.CHR. BRENNECKE, 1988, 75 Anm. 81 (dort weitere Lit.).

<sup>3)</sup> Das historische Umfeld: dazu R.E. HEINE, 1975, 159-165; H.CHR. BRENNECKE, 1988, 7.18.48f.58.63f.66.76.81-83.89 (dort weitere Lit.).109-113; R.P.C. HANSON, 1988, 617f; B. STUDER, 1992, 466f.484.

<sup>4)</sup> Die rhetorische Bildung des Eunomius: E. VANDENBUSSCHE, 1944/45, 50-56; TH.A. KOPECEK, 1979, Vol. II 504f; B. STUDER, 1992, 482.485f.

<sup>5)</sup> Die handschriftliche Situation: dazu R.P. VAGGIONE, 1985, 335-360; R.P. VAGGIONE, 1987, 16-26.134-143.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. Eunomius, Apol 20 (58 Vaggione); dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 96; E. MÜHLENBERG, 1971, 231; R.J. DE SIMONE, 1987, 455; R.P. VAGGIONE, 1987, 11f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Eunomius, Apol 7, p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. P. STIEGELE, 1913, 85f; E. VANDENBUSSCHE, 1944/45, 66f; W. ELERT, 1957, 45; L. ABRAMOWSKI, 1966, 945f; dazu die Stellenkonkordanz von H.CHR. BRENNECKE, 1975, 202-205; ferner E. MÜHLENBERG, 1966, 95-97; R.S. BRIGHTMAN, 1973, 97f.103; A. MEREDITH, 1975, 11f.14; M. SIMONETTI, 1975, 255; E. CAVALCANTI, 1976, z.B. 26.37f; F. DINSEN, 1976, 113; TH.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II z.B. 312f; J.M. RIST, 1981, 187; A.M. RITTER, 1982, 526; B. SESBOÜÉ, 1983, 189f; TH. KOBUSCH, 1987, 53; R.J. DE SIMONE, 1987, 456f; R.P.C. HANSON, 1988, 621; F. MANN, 1988, 187-193; A.M. RITTER, 1989, 192f; M. WILES, 1989, 165-167; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 100; R. LORENZ, 1992, C 165; F.X. RISCH, 1992, 27-32; B. STUDER, 1992, 479; L. SWEENEY, 1992, 480.
Vgl. auch D.L. BALÁS, 1966, 130; J.M. MCDERMOTT, 1973, 174; D.F. DUCLOW, 1974, 103.

Vgl. F. Diekamp, 1896, 137f; P. Stiegele, 1913, 90; E. Mühlenberg, 1971, 231f; R.S. Brightman, 1973, 97f; R.E. Heine, 1975, 132.135f; R. Mortley, 1986a, 131-139; F.X. Risch, 1992, 28.

Dies wird in einem eigenen Abschnitt untersucht (Teil III, 4.1 a).

Einfluß der neuplatonischen Aristoteleskommentare wird in diesem Zusammenhang nur gestreift.<sup>12</sup> Im folgenden soll deshalb die Begründung der Agennesie Gottes bei Eunomius ausführlich untersucht werden, um so zu klären, aus welchem philosophischen Kontext heraus im Sinne der philosophischen Implikation Eunomius denkt und wie Gregor von Nyssa darauf reagiert.

#### πρότερον - ὕστερον

Eunomius versucht in mehreren Schritten aufzuzeigen, wie die ἀγέννητος οὐσία Gottes zu verstehen ist. Ein erster Aspekt betrifft das πρότερον und ὕστερον im Zusammenhang mit der Frage nach dem Werden. Den Ausgang bildet das Bekenntnis zum einen Gott (εἶς θεός), das aufgrund der natürlichen Erkenntnis und des Zeugnisses der Väter anzunehmen sei. Zunächst wird ausgeschlossen, daß Gott durch sich selbst oder einen anderen geworden ist; wäre er nämlich geworden, müßte man auch eine Ursache seiner Existenz annehmen. Denn die Ursache oder das Schaffende (τὸ ποιοῦν) muß vor dem Verursachten oder Gewordenen existieren. Folglich ist das Gewordene gegenüber der Ursache das Zweite. 14

Sodann stellt Eunomius die Frage, ob das Erste (Gott) früher oder später als es selbst sein kann und ob etwas anderes als das Erste vor dem Ersten sein könne. Die erste Frage wird nur kategorisch verneint, auf die zweite Frage antwortet Eunomius, daß das, was vor Gott ist, auch das Erste sein und die Würde der Gottheit erhalten müßte. <sup>15</sup> Folglich ist es nach

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. P. HADOT, 1971, 193f; J.M. RIST, 1981, 187; B. SESBOÜÉ, 1983, 188; R.J. DE SI-MONE, 1987, 458; P.M. GREGORIOS, 1988, 229f; D.T. RUNIA, 1989, 23-26; L.J. ELDERS, 1990, 47-52. Die Auslegung der platonischen Dialoge ist grundsätzlich im Zusammenhang der Rezeption der aristotelischen Philosophie zu sehen: vgl. einleitend F. CHENEVAL / R. IMBACH, 1993, XIV-XXI.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. Apol 7, p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Apol 7, p. 40. Dieser Aspekt wird von K.-H. UTHEMANN nur erwähnt, nicht jedoch im philosophischen Kontext erörtert, obwohl er auf die klassische Metaphysik des Absoluten hinweist (vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993, 151.161).

<sup>15</sup> Vgl. Apol 7, p. 40. Ein ähnliches Argument taucht auch bei Alkinoos auf, jedoch nicht die Frage, wie das Eine weder jünger noch älter sein kann, sondern lediglich das Problem, ob es gegenüber Gott etwas geben könne, das ihm vorgeordnet werden kann (vgl. Alkinoos, Didask 10, p. 23); vgl. auch Gregor von Nyssa, Or cat prol p. 4,7-6,11.

Nach Aristoteles kann es in der οὐσία selbst kein Vorher und Nachher geben (Met 1038a33-35; dazu J. STENZEL, 1933, 138). Ein solcher Grundsatz läßt sich im Sinne des Eunomius jedoch nur auf die οὐσία Gottes anwenden, die von der des Sohnes (des Gewordenen) unterschieden ist. Demgegenüber versucht Gregor zu zeigen, daß ein solches Prinzip für die gemeinsame οὐσία von Vater, Sohn und Geist nicht anwendbar ist, dort also keine »Stufung« angenommen werden kann (vgl. ausführlich Teil III, 2.1 b).

Eunomius notwendig anzunehmen, daß Gott vor allem ist (πρὸ πάντων) und — weil er nicht geworden ist — als τὸ ἀγέννητον oder ἀγέννητος οὐσία bezeichnet werden muß. Woher rührt nun bei Eunomius diese knappe, jedenfalls, wie es scheint, für ihn und seine Adressaten ausreichende Begründung seiner wichtigsten These? 17

Mit der Frage nach dem Vorher- oder Später-Sein Gottes in seiner Einheit ruht Eunomius, philosophisch gesehen, auf einer Diskussion auf, die von der ersten Hypothesis des platonischen Parmenides ausgeht und bis weit über die Zeit des Eunomius hinausreicht (Proklos, Damascius u.a.). Im platonischen Dialog Parmenides wird die Frage erörtert, ob das Eine gleichaltrig mit sich selbst, jünger und/oder älter als es selbst und das andere als es selbst sein kann<sup>18</sup>, und zwar unter dem Gesichtspunkt der ersten Hypothesis: »wenn Eines ist«19. Nähme man an, daß das Eine das gleiche Alter wie es selbst oder wie anderes hätte, müßte es auch an der Zeit hinsichtlich der Gleichheit oder Ähnlichkeit teilhaben.<sup>20</sup> Bereits die Überlegungen zur Gleichheit / Ungleichheit und Ähnlichkeit / Unähnlichkeit hatten aber nach Platon ergeben, daß diese Prädikate nicht auf das Eine zutreffen können.<sup>21</sup> Aufgrund des Ausschlusses von Gleichheit und Ähnlichkeit aus dem Einen kann das Eine auch nicht älter oder jünger sein und ist überhaupt nicht in der Zeit.<sup>22</sup> Wenn nämlich etwas in der Zeit ist, ist davon auszugehen, daß das Ältere älter ist als das Jüngere; Älteres und Jüngeres sind aber verschieden. Wenn sie verschieden sind, kann auch nicht angenommen werden, daß sie erst verschieden werden, gewor-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. Apol 7, p. 40; zum Ganzen auch knapp Apol 10, p. 44/46.

Th.A. KOPEČEK untersucht die Implikationen dieses Ansatzes nicht und bewertet sie lediglich als »absurd« und »nonsensical notion« (Th.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II 312).

R.P.C. HANSON dreht geradezu die Begründungsfigur um: Es sei nach Eunomius ein Gott, der ungeworden ist; folglich sei er vor allem (vgl. R.P.C. HANSON, 1988, 621). Eunomius geht es aber hauptsächlich darum, den Begriff >Agennesie < als stringent aufzuweisen und nicht nur vorauszusetzen; ähnlich wie R.P.C. HANSON auch R.S. BRIGHTMAN, 1973, 103. Ansonsten hat diese Frage, ob Gott früher oder später als er selbst sein könne, wenig Be-

achtung gefunden.

17 Auch die heftigsten Gegner, Basilius und Gregor von Nyssa, greifen die Herleitung der Agennesie in der Form, in der sie Eunomius vorgelegt hat, nicht an, wohl aber die Konsequenzen, die sich daraus ergeben.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Platon, Parm 140e.

<sup>19</sup> Platon, Parm 137c.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Platon, Parm 140e.

<sup>21</sup> Platon, Parm 139e-140b; der Gedankengang kann hier nicht eigens nachvollzogen werden.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Platon, Parm 141a; dazu M. MIGLIORI, 1990, 212f; H.G. ZEKL, 1971, 39. Ob man hier aber von »Persiflage« oder »dialektischem Trick« sprechen kann (H.G. ZEKL, 1971, 40), ist mehr als fragwürdig. Vgl. ferner Plotin, Enn VI 9,3,42; dazu P.A. MEIJER, 1992, 129. 183.

den sind oder zukünftig erst verschieden werden.<sup>23</sup> Daraus wird im Dialogverlauf gefolgert, daß das, was älter wird als es selbst, zugleich auch jünger werden muß als es selbst.<sup>24</sup> Um diesen Satz zu verstehen, ist es entscheidend, daß hier stets ein anderer Bezugspunkt angenommen wird, im Hinblick (κατά τι) auf den z.B. das Älterwerden ausgesagt wird.<sup>25</sup> Wenn das Jüngere und das Ältere linear um die gleiche Zeit zunehmen<sup>26</sup>, dann verringert sich der relative Zeitabstand (als Verhältnis der beiden Alter)<sup>27</sup>, so daß der Ältere im Verhältnis zum Jüngeren relativ weniger zu altern scheint.<sup>28</sup> Zugleich darf das Eine nicht mehr oder weniger Zeit als es selbst werden.<sup>29</sup> Auch dieser Aspekt würde implizieren, daß das Eine an der Zeit teilhaben müßte.<sup>30</sup> Aufgrund der Teilhabe müßte dann aber angenommen werden, daß dem Einen als solchem etwas hinzukäme, so daß es nicht mehr Eines wäre. Folglich kann man für das Eine auch nicht konstatieren, daß es gleichaltrig, älter oder jünger mit sich selbst oder mit einem anderen ist.

Abgesehen davon, ob sich die gesamte erste Hypothesis (»wenn *Eines* ist«) bei Platon selbst *prinzipientheoretisch* deuten läßt<sup>31</sup>, ist es vor allem interessant, daß man diese Stelle in den verschiedenen antiken Kommentaren in diesem Sinne auffaßte. Dabei wurde die erste Hypothesis des platonischen *Parmenides* von Plotin,<sup>32</sup> Amelius<sup>33</sup> sowie Porphyrius und

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Platon, Parm 141ab.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Platon, Parm 141c.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Platon, Parm 141b.

Proklos berichtet von Syrian, dieser schlage zwei mögliche Interpretationen von Zeit vor: Zeit könne als gerade Linie und als Kreis verstanden werden. Rechnet man mit der zweiten Möglichkeit, so ist jeder Punkt des Kreises zugleich Anfang und Ende; wenn etwas älter wird und sich von einem Punkt entfernt, geht es zugleich auf den Anfang zu und wird somit jünger (vgl. F.M. CORNFORD, 1950, 128; dort die entsprechenden Nachweise). F.M. CORNFORD schreibt aber zu Recht, daß Platon in der zweiten Hypothesis die Zeit linear denkt, also gerade das Kreisdenken vermeidet. Eine Lösung unter dem Hinblick der Linearität wird aber von F.M. CORNFORD nicht erörtert (vgl. F.M. CORNFORD, 1950, 128).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Zum Beispiel 50 und 20 (Zeitverhältnis 2,5), 70 und 40 (Zeitverhältnis 1,75), 90 und 60 (Zeitverhältnis 1,5) usw.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> R.E. ALLEN schlägt demgegenüber eine etwas andere Lösung vor: νεώτερον könne >jünger< und >neuer< bedeuten. So schreibe Platon, daß der Mensch immer jung sei z.B. dadurch, daß ihm neue Haare wachsen usw. (vgl. Symp 207d); >älter< könne somit >länger existent< meinen, >jünger< dagegen, daß man immer neu werde. Je nach der Perspektive trete ein Aspekt in den Vordergrund (vgl. R.E. ALLEN, 1983, 212).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Platon, Parm 141c. Platon erörtert dieses Problem für die Zeitstufen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Platon, Parm 141d.

Ganz im Sinne einer Prinzipientheorie z.B. J. HALFWASSEN, 1991, 372-381 (für die Frage des Älter-Jünger-Werdens); dagegen F.M. CORNFORD, 1950, 131-133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Plotin, Enn V 1,8,23-27.

Allgemein zur Rezeption des platonischen Parmenides vgl. J. Whittaker, 1984, XIII 96-102.

Iamblich<sup>34</sup> eindeutig auf das Eine bezogen, auch wenn hinsichtlich der Deutung des Einen bei den verschiedenen Autoren Unterschiede bestehen.35 Speziell für die Frage nach dem Älter- und Jünger-Sein bzw. Gleichaltrig-Sein berichtet Proklos von den Ansichten der Neuplatoniker. die das >Älter< und >Jünger< als eine Folgeordnung deuteten.<sup>36</sup> >Älter< sei die einfachere und allgemeinere Bestimmung. Sie sei das Ursprünglichere und darum auch ontologisch vorgeordnet. >Jünger< bedeute >nachgeordnet<, dementsprechend >gleichaltrig< viel wie >gleichursprünglich<. Diese Sicht läßt sich vor allem auf Iamblich zurückführen, der eine transzendente Zeit als Mittleres zwischen Ewigkeit und der Zeit des Kosmos annimmt.<sup>37</sup> Vorher (älter) und nachher (jünger) gibt für Iamblich also die Ordnung der Gründe an, d.h. einen ontologischen Status. 38 Die Deutung des platonischen Parmenides in diesem Sinne legt sich aber bereits von Aristoteles her nahe, der über Platon schreibt, daß dieser die Begriffe >früher< und >später< in dem Sinne verstanden habe, daß >Dinge<, die früher sind, ohne andere existieren können, jene aber nicht ohne die früheren.<sup>39</sup> Das Allgemeinere und in der gedanklichen Ableitung Ursprünglichere kann somit einerseits als das ontologisch Vorgeordnete verstanden werden<sup>40</sup>, andererseits zeigt die Aristotelesstelle,

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Vgl. Proklos, In Parm 1052,21-1053,35.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. für Porphyrius und Iamblich: Proklos, In Parm 1053,36-1055,25.

Zur neuplatonischen Auslegung des platonischen Parmenides vgl. auch J.M. DIL-LON, 1987, 387f; G.C. STEAD, 1990, 106f. Speziell zu Iamblich vgl. B. DALSGAARD LARSEN, 1972, 423-428; allgemein auch G. SHAW, 1985, 18f.

Vgl. Proklos, In Parm 1216,37-1217,13.

Für Proklos selbst ist das Eine als Ursprung von allem der Ewigkeit und Zeit enthoben, da es selbst Prinzip der Möglichkeit von Ewigkeit und Zeit ist. Da es der Zeit völlig unteilhaftig ist, kann es weder älter noch jünger als es selbst noch gleichaltrig mit sich selbst sein. Alles andere, was an Zeit teilhat, ist sowohl älter als auch jünger als es selbst und gleichaltrig mit sich selbst. Diese Bestimmung begründet Proklos folgendermaßen: Der Kreis der Zeit ist eine im Hervorgang aus dem Anfang immer schon in diesen als ihr Ende zurückkehrende Bewegung. Der Bezugspunkt des Älter- und Jüngerwerdens ist Anfang und Ende der Bewegung zugleich. Sofern das an Zeit Teilhabende sich vom Anfang entfernt, wird es älter, sofern es beim Ende ankommt, wird es jünger. Kommt es dem Ende näher, so nähert es sich auch dem eigenen Anfang. Das ans Ende Kommende kommt somit auch dem Anfang näher und wird älter und jünger zugleich. Dazu W. BEIERWALTES, 1979, bes. 227-229 (mit den entsprechenden Nachweisen bei Proklos).

Vgl. Simplicius, In Phys p. 792,20-795,3; dazu E. SONDEREGGER, 1982, 123-126; J.M. DILLON, 1973, 39f; J.M. DILLON, 1987, 559 Anm. 82; J. DILLON, 1987a, 891; S. SAM-BURSKY, 1977, 485-488; Texte zur Zeitauffassung des Iamblich bei S. SAMBURSKY / S. PI-NES, 1971, 26-47.

Vgl. E. SONDEREGGER, 1982, 124; zum Kontext vgl. auch St. GERSH, 1978, 303f.

Vgl. Aristoteles, Met 1019a2-4. H.J. KRÄMER vermutet in diesem Zusammenhang, daß dies auf die mündliche Lehre Platons zurückzuführen sei (vgl. H.J. KRÄMER, 1959, 259.291.293.415.432).

daß das Ursprüngliche nicht-reziprok als das gedacht werden kann, das des ihm Nachgeordneten nicht bedarf und somit auch nicht von dort her deutbar ist. Einheit oder das Eine kann folglich als von der Vielheit unabhängig und zugleich als Grund der Vielheit gedacht werden.<sup>41</sup>

Vergleicht man die Vorstellung des Eunomius mit der des Iamblich, so läßt sich für Eunomius zweierlei zeigen, und zwar unter der Voraussetzung, daß Eunomius den platonischen *Parmenides* ähnlich wie Iamblich versteht<sup>42</sup>: zum einen die deutliche Vorordnung (Transzendenz) des Einen, und zwar gerade auch gegen die Intention der ersten Hypothesis, daß vom Einen weder ausgesagt werden könne, daß es älter oder jünger sei als es selbst noch auch älter oder jünger als das andere. Vor allem der letzte Aspekt, d.h. die Frage nach dem Verhältnis des Einen zum Anderen, wurde aber von Iamblich - wie auch schon von Plotin und Porphyrius - im Sinne einer verursachenden und begründenden Priorität gedeutet. Zum anderen läßt sich mit der Auslegung des *Parmenides* auch die Annahme der Unabhängigkeit des Einen (Gottes) von dem ihm Nachgeordneten bei Eunomius zeigen.

Dennoch besteht eine klare Differenz zwischen Eunomius und Iamblich darin, daß nach Iamblich dem absoluten Einen das Sein abgesprochen<sup>43</sup>, während nach Eunomius dem einen Gott (εἶς θεός)<sup>44</sup> in der Auslegung von Ex 3,14 in der Tat das Sein zugesprochen werden muß<sup>45</sup>. Darin deckt sich der Ansatz des Eunomius eher mit dem des Porphyrius.<sup>46</sup>

Es zeigt sich also, daß das πρότερον/ὕστερον-Argument des Eunomius für die Ordnung der οὐσία vor einem neuplatonischen Hintergrund verstanden werden kann. Dabei läßt sich allerdings keine genaue Abhängigkeit von einer ganz bestimmten Diskussion nachweisen.<sup>47</sup> Ob Eunomius

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Vgl. Alexander von Aphrodisias, In Met p. 55,22-23; vgl. auch Aristoteles, Met 1059b34-35; Plotin, Enn V 5,4,13-16.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Vgl. Alexander von Aphrodisias, In Met p. 56,13-17; Aristoteles, Protrept Frg 5, p. 32 = Iamblich, Protrept 6, p. 68,27-29; ferner Iamblich, De comm math sc IV, p. 17,12f. Zur gesamten neuplatonischen Interpretation vgl. auch J. HALFWASSEN, 1991, 374-376.

Es soll hier jedoch nicht behauptet werden, daß Eunomius den platonischen *Parmenides* interpretiert haben müsse. Seine hier vorgestellte These ist wesentlich einfacher als die Platons. Trotzdem zeigt seine Redeweise Implikationen, die einen strukturellen Vergleich zur (neuplatonischen) Rezeption des *Parmenides* als sinnvoll erscheinen lassen.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Vgl. dazu z.B. J.M. DILLON, 1973, 30.

<sup>44</sup> Vgl. Eunomius, Apol 7, p. 40.
45 Vgl. Eunomius, Apol 8, p. 42.

Zu einigen Ansätzen in der Auslegungsgeschichte von Ex 3,14 (Philon, Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa) vgl. W. BEIERWALTES, 1972, 12-16.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Zu Porphyrius vgl. W. BEIERWALTES, 1972, 24f; P. HADOT, 1977, 228-230.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Anders: J.M. RIST, 1981, 187 und R.P.C. HANSON, 1988, 636. A.M. RITTER betont in diesem Zusammenhang, daß die historische Ableitung seit den Arbeiten von L.

die Einzelheiten der philosophischen Erörterungen seit Platons *Parmenides* in extenso oder in einer Form der Vermittlung kannte, muß daher offen bleiben.

# άγεννησία- Privation

Nachdem Eunomius in einem ersten Schritt zu klären versucht hat, daß bei Gott, dem Einen, jegliche Veränderung ausgeschlossen werden muß und daß zugleich die ontologische Priorität gegenüber allem anderen als dem Einen behauptet werden kann (als άγέννητος οὐσία), muß er in einem zweiten Schritt aufweisen, wie die άγεννησία zu verstehen ist, d.h. wie diese Form der Negation (α-privativum) gedeutet werden kann.<sup>48</sup> Dabei wehrt sich Eunomius dagegen, diese Negation im Sinne einer Privation zu verstehen. Denn- so Eunomius- Privationen sind nur dann Privationen, wenn eine zugrundeliegende Natur als positive Bestimmung angenommen wird, auf die hin die Abwesenheit dieser Bestimmung ausgesagt wird; in diesem Falle ist die Privation eine sekundäre Aussage.<sup>49</sup> Auf den konkreten Fall angewendet, bedeutet es: Wäre die Agennesie eine Privation, müßte auch angenommen werden, daß Gott zunächst eine yévegis zukäme, so daß er erst άγέννητος geworden wäre. 50 Damit kommt der Agennesie zwar sprachlich ein negativer Charakter zu, der aber nicht peiorativ gedacht sein soll.<sup>51</sup>

Gerade diese positive Wendung des Negationsbegriffes wurde nach F.X. Risch dem Eunomius zum Vorwurf gemacht: »Diese ungerechtfertigte Positivierung eines Negationsbegriffes wirft ihm [Eunomius] der Theologe [Pseudo-Basilius, der Autor von Adversus Eunomium IV-V] mehrfach vor und beharrt darauf, daß die göttliche Agennesie nicht nur keine Position

WICKHAM, J.M. RIST und E. MÜHLENBERG als offen angesehen werden müsse (A.M. RITTER, 1989, 193).

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Zu verschiedenen Ansätzen von Negation (ἀφαίρεσις und ἀπόφασις) vgl. z.B. R. MORTLEY, 1986, 136f.140; R. MORTLEY, 1986a, 19-21; TH. BÖHM, 1991, 201f (zu den Ansätzen von H.A. WOLFSON und J.M. WHITTAKER).

Vgl. Eunomius, Apol 8, p. 42; vgl. auch Gregor von Nyssa, Eun II 565, p. 391,19-27;
 Eun II 591, p. 399,4-8; Eun II 599, p. 401,25-27; dazu E. VANDENBUSSCHE, 1944/45, 53; E.
 MÜHLENBERG, 1971, 232; zum Kontext bei Gregor vgl. auch F. DIEKAMP, 1896, 176f.

Vgl. Eunomius, Apol 8, p. 42.

<sup>51</sup> Das Faktum, daß die Agennesie keine Privation sein soll, wird erwähnt von F. DIE-KAMP, 1896, 175; P. STIEGELE, 1913, 90 und M. SIMONETTI, 1975, 255. Die Argumentation des Eunomius wird nachgezeichnet bei R.S. BRIGHTMAN, 1973, 97 und R.E. HEINE, 1975, 135f.

TH.A. KOPEČEK behauptet sogar, dies sei »apparently conceived ... as self-evident« (TH.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 315).

einer Ousia bedeutet, sondern nicht einmal eine solche negiert.«<sup>52</sup> Dabei versucht Pseudo-Basilius zu klären, ob die ἀγεννησία als Position einer ούσία verstanden werden kann. Im folgenden soll überprüft werden, wie ein solcher Vorwurf innerhalb der antiken Diskussion einzuordnen ist. Dabei werden jedoch die Implikationen der pseudo-basilianischen Position nicht weiter verfolgt.

Zunächst ist davon auszugehen, daß die Privation eine identifizierbare Entität impliziert, von der eine Privation ausgesagt werden kann. So kann z.B. Blindheit von einem Lebewesen nur sinnvoll prädiziert werden, wenn man erwarten kann, daß es sieht. Nach Eunomius sei aber die Ungewordenheit in einem anderen Sinne als etwa die Blindheit zu verstehen. Ein Blick auf Syrian könnte ein erster Ansatz sein, um den Unterschied von  $\dot{\alpha}\pi\dot{\phi}\phi\alpha\sigma\iota\zeta$  und  $\sigma\iota\dot{\epsilon}\rho\eta\sigma\iota\zeta$  zu verdeutlichen, auch wenn chronologisch ein Zusammenhang von Eunomius und Syrian auszuschließen ist und die verschiedenen Differenzierungen hinsichtlich der Negation und Privation bei Eunomius und Pseudo-Basilius nicht zu finden sind.

Im Sinne der hier verwendeten Methode der philosophischen Implikation kann allerdings zumindest die Gedankenwelt besser verstanden werden, auf der die Diskussion bei Eunomius aufruht. Syrian z.B. behandelt die Differenzierung von  $\dot{\alpha}\pi\dot{o}\phi\alpha\sigma\iota\varsigma$  und  $\sigma\iota\dot{\epsilon}\rho\eta\sigma\iota\varsigma$  im Hinblick auf das Eine und Viele folgendermaßen:

»Denn das Viele ist eine Negation (ἀπόφασις) oder eine Einen. Diese Gegensätze Privation (στέρησις) des unterscheiden sich aber darin voneinander, daß die Negation bei einem jeden- mit Ausnahme des einen (Prädizierten)das Aufgehobene als wahr prädiziert; denn Nicht-Pferd ist wahr bei allem mit Ausnahme des Pferdes, im Falle der Privation verhält es sich aber nicht so; denn Privation ergibt dann keinen Sinn, wenn eine Eigenschaft einfach nicht vorhanden ist (denn nicht der ist blind, der kein Sehvermögen hat, da [sonst] auch ein Stein blind wäre), sondern in dem Falle, wenn eine Eigenschaft dem fehlt, das von Natur aus diese Eigenschaft hat; taub ist also nicht alles, was nicht hört, sondern das Ohr, wenn es nicht hört, was es von Natur aus hören könnte; denn es ist notwendig, eine Natur für den Zustand des Habens und den Zustand der Privation zu-

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> F.X. RISCH, 1992, 28 (Ergänzung Th.B.).

> grundezulegen. Und dies ist der größte Unterschied zwischen Privation und Negation.«53

Alexander von Aphrodisias und Proklos kennen ebenfalls diese Unterscheidung. So schreibt Alexander:

»Die Privation unterscheidet sich nämlich darin von der Negation (...), daß die Negation für das Seiende und Nichtseiende prädiziert wird, die Privation aber für eine zugrundeliegende Natur.«54

Aus dem jeweiligen Zusammenhang bei Syrian und Alexander wird deutlich und auch von Proklos bestätigt<sup>55</sup>, daß es Gruppen gab, in denen die Negationen als Privationen aufgefaßt wurden. Für die Genannten ist die Privation zwar eine Negation, die aber eine von der Negation als solcher verschiedene >Logik< aufweist. Damit ist aber zunächst nur gezeigt, daß in der spätantiken Tradition die Negation von der Privation unterschieden wird und daß Pseudo-Basilius mit seinem Vorwurf nicht allein stehen mußte, wenn er den Gebrauch der avevvnosa bei Eunomius als Privation auffaßte.

Diese Überlegungen geben aber auch einen Hinweis auf die mögliche Argumentationsstruktur des Eunomius für die Unterscheidung von Negation und Privation. Eine Privation wird von etwas prädiziert, was prinzipiell die von Natur aus vorhandene Möglichkeit zu einer Leistung besitzt, die im Falle der Privation aktuell nicht vorhanden ist, wie z.B. die Fälle der Blindheit oder Taubheit belegen. Eunomius kann also die Agennesie so verstehen, daß er diesen Begriff im Sinne einer Negation gebraucht, die selbst keine Privation impliziert.<sup>56</sup> Eunomius kann also den Begriff

<sup>53</sup> Syrian, In Met p. 61,30-62,2: τὰ γὰρ πολλὰ ἥτοι ἀπόφασις τοῦ ἐνὸς ἡ στέρησις. διαφέρουσι δὲ άλλήλων αἱ άντιθέσεις αὖται, ὅτι ἡ μὲν ἀπόφασις ἐπὶ πάντων άληθεύει τῶν παρὰ τὸ ἒν ἐκεῖνο τὸ ἀναιρούμενον τὸ γὰρ ούχ ἵππος ἐπὶ πάντων άληθὲς τῶν παρὰ τὸν ἵππον, ἡ δὲ στέρησις ούγ οὕτως ού γὰρ ἀπλῶς ἀπούσης τῆς έξεως < εννοιαν > παρίστησιν ή στέρησις (ού γάρ τυφλός ό μή έχων όψιν, έπεὶ καὶ λίθος αν ήν τυφλός), άλλ΄ άπούσης τοῦ πεφυκότος αύτην δέχεσθαι κωφόν οὖν οὐχὶ πᾶν ὂ μὴ ἀκούει, άλλὰ τὸ οὖς ἐὰν μὴ ἀκούη, ὅτι πέφυκεν ἀκούειν δεῖ γὰρ ὑποκεῖσθαι μίαν φύσιν τῆ ἔξει καὶ τῆ στερήσει. καὶ διαφορά μὲν αὕτη μεγίστη στερήσεως καὶ άποφάσεως. Vgl. R. MORTLEY, 1986a, 87.

Alexander von Aphrodisias, In Arist Met p. 327,22-24: τούτφ γάρ στέρησις άποφάσεως ... διαφέρει, ότι ή μεν άπόφασις κατά τε όντων καὶ μὴ όντων κατηγορεῖται, ἡ δὲ στέρησις κατά τινος ὑποκειμένης φύσεως.

Vgl. Proklos, Theol Plat II 5, p. 38. Zum gesamten Kontext vgl. R. MORTLEY, 1986a, 137-139; F.W. NORRIS, 1991, 62f.

Eunomius hat die Privation ausdrücklich zurückgewiesen: Apol 8, p. 42.

άγέννητος als strikte Negation im Sinne des Ausschlusses von Endlichem aus dem Unendlichen (d.h. Gott) ausweisen und die Implikationen, die durch eine privative Prädikation entstehen, umgehen, wenn er selbst diesen philosophischen Hintergrund so einbezogen hat.

Eunomius geht sogar noch einen Schritt weiter, indem er - wie oben angedeutet - die Negation so verwendet, daß sie positiv auf die ούσία Gottes verweisen kann. Dies ist aber gerade ein Problem, das sich im Anschluß an Plotin stellt, und durch den Gesprächspartner des Dexipp, nämlich Seleukos, aufgeworfen wird. Denn Plotin betont, daß man von der ούσία sagen könne: ούκ ἔστιν. 57 Man könne- so Seleukos- also nur behaupten, was die ούσία nicht ist, aber das gebe keine Informationen darüber, was die οὐσία sei. 58 Dexipp hebt in seiner Antwort hervor, daß man in diesem Fall keine strikte Definition liefere, sondern eine Beschreibung (ὑπογραφή).<sup>59</sup> Aber auch im Falle von Definitionen verwende man Negationen, so z.B., wenn man das Indifferente zwischen gut und schlecht definieren wolle. In diesem Fall sage man, es sei weder gut noch schlecht. 60 So könne man in positivem Sinne für die ovoía die Negation verwenden, um die ούσία im eigentlichsten Sinn (κυριωτάτη ούσία) anzuzeigen.<sup>61</sup> Es sei folglich möglich, die Affirmation durch die Negation (ἀπόφασις) zu erkennen.<sup>62</sup> Diese Weiterführung durch Dexipp kann also über die obigen Ausführungen hinaus zeigen, daß die Negation in neuplatonischen Gedankengängen nicht nur von der Privation getrennt wurde. sondern daß die Negation auch auf die Affirmation verweisen kann, wie im Falle der ούσία. In diesem Sinne betont m.E. auch Eunomius, daß man bei Gott von der ἀγέννητος οὐσία sprechen könne. 63

Von seiner Annahme ausgehend, daß Gott einer und ungeworden bzw. ungezeugt ist und daß diese Agen(n)esie auf eine Affirmation verweist, werden von Eunomius weitere Bestimmungen oder Möglichkeiten, die οὐσία Gottes zu fassen, ausgeschlossen: Die Agennesie kann nicht nur einem Teil (μέρος) Gottes zugeschrieben werden, sie ist nicht in Gott als etwas Anderes und existiert nicht neben ihm als etwas Anderes.<sup>64</sup> So kann

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Plotin, Enn VI 1,2,15.

Vgl. Dexippus, In Arist Cat p. 44,4f.

Vgl. Dexippus, In Arist Cat p. 44,11f.
Vgl. Dexippus, In Arist Cat p. 44,13f.

<sup>61</sup> Vgl. Dexippus, In Arist Cat p. 44,16.

Vgl. Dexippus, In Arist Cat p. 68,4f.

Zum gesamten Kontext vgl. R. MORTLEY, 1986a, 92.

63 Vgl. Eunomius, Apol 7, p. 40. Apol 8, p. 42.

<sup>64</sup> Vgl. Eunomius, Apol 8, p. 42.

auch der Sohn nicht als ὁμοούσιος oder ὁμοιούσιος betrachtet werden. <sup>65</sup> Zum einen ist zu beachten, daß Eunomius die Zeugung des Sohnes als Trennungsbegriff verwendet und diese nicht vom Schaffensbegriff unterscheidet; der Sohn, der eine vom Vater verschiedene οὐσία ist, entsteht durch Zeugung, so daß der Sohn mit dem Vater nicht ὁμοούσιος sein kann. <sup>66</sup> Der Vater, genauer Gott <sup>67</sup>, ist nämlich ἀγέννητος, der Sohn aber nicht.

Zugleich ist aber von philosophischer Seite folgender Aspekt her zu bedenken: Iamblich betont, daß in dem Fall, daß verschiedene Elemente kombiniert werden, um ein Geeintes zu bilden, dieses Produkt vollkommen ὁμοειδές, ὁμοφυές, ὁμοσύσιον ist. Iamblich gebraucht diese Begriffe so, daß sie sich auf materielle Dinge der empirischen Welt beziehen, nicht aber auf das Transzendente. Während also z.B. ὁμοσύσιος impliziert, daß eine materielle Substanz aus Teilen zusammengesetzt ist, muß nach Iamblich das Transzendente umvermischt sein und kann somit auch nicht aus Teilen bestehen. Wenn man also von Teilen oder einem Hervorgang Gottes im Sinne der Emanation sprechen bzw. den Begriff ὁμοσύσιος auf Gott, das Transzendente, anwenden würde, hätte dies zur Folge, daß Gott auch materiell gedacht würde.

## οὐσία- ἐνέργεια

Wenn von Eunomius eine klare Unterscheidung zwischen dem Gott und dem Einzig-Geborenen (Sohn) hinsichtlich der Agennesie vorgenommen wird, stellt sich weiter die Frage, wie der *Hervorgang* des Sohnes — außer durch die Termini >schaffen < bzw. >zeugen < — näher gefaßt wird. Diesen Hervorgang stellt Eunomius als energetischen Prozeß dar<sup>70</sup> und deutet ihn

<sup>65</sup> Vgl. Eunomius, Apol 26, p. 70.

Zur Argumentation des Eunomius vgl. L. ABRAMOWSKI, 1966, 946; R.E. HEINE, 1975, 135f; M. SIMONETTI, 1975, 257; A.M. RITTER, 1982, 527; R.P.C. HANSON, 1988, 624f.

66 Vgl. M. SIMONETTI, 1975, 259; F.X. RISCH, 1992, 32; R.M. HÜBNER, 1993, 86 (für

Vgl. M. SIMONETTI, 1975, 259; F.X. RISCH, 1992, 32; R.M. HÜBNER, 1993, 86 (für die Abgrenzung gegenüber den Homoiusianern). Für ähnliche Argumentationen von Eunomius und Arius vgl. R. WILLIAMS, 1983, 63-81.

<sup>67</sup> Zur Differenzierung der Prädizierungen >Vater < und >Gott < vgl. Teil II, 2. Abschnitt, 4.1a.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Vgl. Iamblich, De myst III 21, p. 128; ferner Alexander von Aphrodisias, In Arist Met p. 98,3-99,6.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Für den Kontext — allerdings im Rahmen einer Arius-Interpretation — vgl. R. WILLIAMS, 1983, 63f; für weitere Aspekte G.C. STEAD, 1964, bes. 24f. Zur Ablehnung einer Emanation bei Eunomius vgl. A. MEREDITH, 1975, 13-15 und J.M.

RIST, 1981, 186.

70 Vgl. Eunomius, Apol 22, p. 62; vgl. C.W. MACLEOD, 1970, 47.

weiterhin als Wille<sup>71</sup>. Dabei betont Eunomius ausdrücklich, daß die ένέργεια keine Teilung (μερισμός) oder Bewegung (κίνησις) der οὐσία Gottes implizieren soll.<sup>72</sup> Darin kulminiert der Vorwurf des Eunomius. daß es durch die griechischen Sophistereien dazu gekommen sei, die ένέργεια mit der οὐσία zu einen (ἐνοῦσθαι) und damit den Kosmos mit Gott als gleichursprünglich (äug) erscheinen zu lassen.<sup>73</sup> Da aber die ένέργεια als willentlicher Entschluß Gottes einen Anfang habe, könne sie auch nicht als mit dem Wesen Gottes oder seiner Mächtigkeit (δύναμις)<sup>74</sup> identisch gedacht werden.<sup>75</sup> Eine genauere Klärung des Zusammenhangs von ένέργεια und οὐσία bzw. die Beantwortung der Frage, wie die Ungewordenheit und Einheit Gottes durch den energetischen Hervorgang nicht zerstört werde, ist durch Eunomius selbst – soweit wir wissen – nicht weiter erörtert worden.<sup>76</sup>

Diese Gedanken des Eunomius lassen sich nicht nur aus der philosophischen Diskussion heraus verdeutlichen, sondern er fußt hier auch auf einer langen theologischen Tradition. Dies kann hier nur kurz angedeutet werden. Der Ansatz des Eunomius verweist nämlich auf Positionen, die die Differenz eines nichtrelationalen Seins und der relationalen Kräfte Gottes betonen, wie z.B. bei Philon von Alexandrien<sup>77</sup>; der Hervorgang wird darüber hinaus bei Origenes durch den Begriff »Wille Gottes« gedeutet.<sup>78</sup> Zu denken wäre in diesem Zusammenhang vor allem an Asterius von

<sup>71</sup> Vgl. Eunomius, Apol 23, p. 64; Gregor von Nyssa, Eun III.II 28, p. 61,8-14; Eun III.VII 3, p. 216,3-12.

Dieser Aspekt wird auch hervorgehoben von M. SIMONETTI, 1975, 257; A.M. RITTER, 1982, 526; B. SESBOÜÉ, 1983, 191; H.CHR. BRENNECKE, 1988, 18.

72 Vgl. Eunomius, Apol 22, p. 62.

Dies lediglich als Ausschluß jeder menschlichen Aktivität zu deuten (so TH.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 338), wird dem Gedanken des Eunomius sicher nicht gerecht.

Vgl. Eunomius, Apol 22, p. 62.

Zum Problem der Ewigkeit der Welt vgl. W. BEIERWALTES, 1989, 26 (in Auseinandersetzung mit C.J. DE VOGEL); ferner J.H. LOENEN, 1981, 105. Zur Frage des Hervorgangs durch die evépyeia bei Plotin und Porphyrius vgl. H. DÖRRIE, 1976, 31f.37.

Vgl. Eunomius, Apol 15, p. 52; Apol 19, p. 56/58; Apol 24, p. 64.
 Vgl. Eunomius, Apol 22, p. 62; Gregor von Nyssa, Eun I 552, p. 186,3-10; Eun I 577, p. 192,20-193,1.

Zu diesen Aspekten vgl. L. ABRAMOWSKI, 1966, 943; E. MÜHLENBERG, 1966, 97f; E. MÜHLENBERG, 1971, 233f; R.P.C. HANSON, 1988, 626f.

Vgl. dazu L. ABRAMOWSKI, 1966, 945; A. MEREDITH, 1975, 14; M.R. BARNES, 1985, 329. Darüber weisen auch die detaillierten Ausführungen von K.-H. UTHEMANN nicht hinaus (K.-H. UTHEMANN, 1993, 155.158). Danach kann die axiologische Betrachtungsweise das ontologische Verhältnis von οὐσία und ἐνέργεια nicht begründen.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Vgl. Philon, Mut 27-29, p. 161,20-162,2.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Vgl. M. VINZENT, 1993, 43-45.

Kappadokien<sup>79</sup>, Aëtius<sup>80</sup> oder Markell von Ankyra.<sup>81</sup> Offensichtlich ist für diese Denker der erwähnte Zusammenhang so deutlich, weil hier auf geläufige philosophische Vorstellungen zurückgegriffen wird, daß es keiner näheren philosophischen Erklärung des Hervorgangs bzw. des Zusammenhangs von οὐσία und ἐνέργεια mehr bedarf. Daher ist ein Blick auf die philosophische Diskussion der Spätantike nötig.

Hier könnte die neuplatonische Diskussion über die Auffassung des Aristoteles zur ersten ούσία und deren ένέργεια einen Ansatzpunkt bieten. um die Position des Eunomius besser zu verstehen.82 Aristoteles sagt nämlich, daß die erste ούσία das beste Leben ist. Da diese im Denken nur sich selbst zum Gegenstand hat, ist sie auch reine ἐνέργεια. Für Aristoteles heißt dies auch, daß für die erste Substanz der Begriff der Möglichkeit absolut ausgeschlossen werden muß.83

Diese aristotelische Position wird von Alexander von Aphrodisias zunächst pointiert herausgestellt: Die erste und ewige Ursache (das Prinzip) ist eine ἐνέργεια, die in jeglicher Hinsicht an der δύναμις unteilhaftig ist.<sup>84</sup> Dann fährt aber Alexander von Aphrodisias fort: Nachdem dies gezeigt sei, entstehe unter der Voraussetzung, daß die δύναμις logisch der ένέργεια vorgeordnet sei, eine Aporie. Wenn nämlich die erste Ursache reine Energeia ist, dann wäre die Dynamis vor ihr und müßte die Ursache der ersten Ursache sein: eine Dynamis, aus der die Energeia geworden ist.85 Auch wenn diese Position sich nicht mit der Anschauung des Alexander deckt, wie die weiteren Ausführungen zeigen<sup>86</sup>, so ergibt sich

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Vgl. R.M. HÜBNER, 1979, 12; M. VINZENT, 1993, 42-50 mit den entsprechenden Nachweisen für Asterius; ferner M. VINZENT, 1993a, 176f.

80 Vgl. L.R. WICKHAM, 1968, 553 (für Gottes ἐξουσία); L.R. WICKHAM, 1972, 260.

<sup>81</sup> Vgl. R.M. HÜBNER, 1985, 183f; R.M. HÜBNER, 1989, 149.158; KL. SEIBT, 1992, 86;

KL. SEIBT, 1994, 356-368.460-476.

Markell betont, daß die Monas keine Teilung erfahre, wenn sie sich energetisch zur Trias erweitere; vielmehr handle es sich um eine Sonderung im oder durch den Willen (vgl. Markell, Frg 67, p. 197,27-33 und Frg 71, p. 198,19-22). Nach Methodius kann die Sonderung verstanden werden 1) im Wirken und der Hypostase, 2) gedanklich und 3) durch das Wirken, nicht aber in der Hypostase (vgl. De resurrectione III 6,3f, p. 397,7-10). Das Wirken müßte als Bewegung aufgefaßt werden, wonach dann das Getrennte als Hypostase subsistiert. Diese Möglichkeit wird von Markell eindeutig ausgeschlossen (vgl. Eusebius von Caesarea, C. Marc. II 4, p. 57,7.12-18.25-29). Ähnlich betont auch Eunomius, daß man für den Hervorgang keine Bewegung annehmen dürfe.

Zu Markell vgl. auch G. FEIGE, 1991, 44f und 57; M. VINZENT, 1993a, 182f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1971, 234.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Vgl. Aristoteles, Met 1072a24-26; dazu W. BEIERWALTES, 1972, 6; E. TUGENDHAT, 1988, 101f.

84 Vgl. Alexander von Aphrodisias, In Arist Met p. 688,27-689,16.

Vgl. Alexander von Aphrodisias, In Arist Met p. 689,19-23.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Vgl. z.B. Alexander von Aphrodisias, In Arist Met p. 691,29.

aus dieser erwähnten Aporie, daß die beiden aristotelischen Begriffe δύναμις und ένέργεια hinsichtlich der Frage nach dem Geltungsbereich dieses Begriffspaars einer Klärung zugeführt werden müssen. Einen wesentlichen Schritt in dieser Richtung leistet Plotin.

Für Plotin wird nämlich das Verhältnis von Dynamis und Energeia gegenüber Aristoteles geradezu umgekehrt: Dynamis versteht Plotin- vom Einen selbst ausgesagt - als die absolute Mächtigkeit zu allem, die alles vom Einen Verschiedene aus sich gründend bestimmt<sup>87</sup>; sie kann im Sinne Plotins als die Ȇberfülle« gedacht werden.<sup>88</sup> Die Energeia ist demgegenüber auf etwas gerichtet und ist aufgrund dieser Intentionalität als Grundzug des Geistes aufzufassen; die innere Wirksamkeit im eigentlichen Sinne wird für das Eine ausgegrenzt.<sup>89</sup> Dennoch kann vom Einen eine Wirksamkeit ausgesagt werden<sup>90</sup>, allerdings unter der Vorgabe, daß dadurch das Eine nicht entzweit wird. Indem das Eine Grund seiner selbst ist, sind bei ihm auch Wirken und Erwirktes identisch. Als Wirksamkeit des in sich verharrenden Einen entsteht das Eine des Geistes, weil das Eine die Mächtigkeit zu allem ist. 91 Dieser Aspekt wird bei Plotin zudem mit dem Gedanken des Willens verbunden: Der Wille meint beim Einen primär dessen Selbstbezug, das heißt, es will sich selbst und >schafft< sich darin selbst<sup>92</sup>: das εν als ενέργημα έαυτοῦ. Der Wille des Einen ist dessen Freiheit. Als Grund seiner selbst ist aber das Eine zugleich auch der Grund des Anderen außerhalb seiner selbst durch freie Teilgabe. 93

<sup>87</sup> Vgl. Plotin, Enn V 3,14 und 15; dazu W. BEIERWALTES, 1991, 142. Diese »Umkehrung« meint freilich nicht, daß für Plotin im Bereich des Werdens (Kosmos) nicht auch das aristotelisch gedachte Verhältnis von δύναμις und ένέργεια gültig wäre. Zum aristotelischen Begriff der »Möglichkeit« neuerdings A. GARCIA MARQUES, 1993, 357-365.

Dies kann durchaus mit dem Begriff Emanation umschrieben werden, wenn man das Herausfließen aus dem Einen bei Plotin nicht im wörtlichen Sinne versteht (vgl. K. KREMER, 1990, XXXIV; vgl. z.B. Plotin, Enn V 3,12,40); zwar wehrt sich Eunomius, wie oben gezeigt, gegen emanatistische Vorstellungen, die eine Teilung Gottes implizieren; dies steht jedoch nicht der plotinischen Auffassung des Überflusses der Dynamis als Mächtigkeit entgegen (vgl. z.B. Plotin, Enn VI 7,32; dazu M. VINZENT, 1993, 50 für Asterius und Eunomius; anders aber J.M. RIST, 1981, 186, der sich entschieden gegen eine Nähe des eunomianischen Ansatzes zu Plotin in dieser Hinsicht äußert).

Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 142; vgl. z.B. Plotin, Enn VI 8,8,11.

<sup>90</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 8,16,31 und 20,15.

<sup>91</sup> Vgl. Plotin, Enn V 4,2,33-40; dazu W. BEIERWALTES, 1991, 144 und 241. Anders aber A. MEREDITH, der für das Eine bei Plotin jegliche Energeia ausschließt und darin eine Differenz zwischen Eunomius und Plotin sieht (vgl. A. MEREDITH, 1975, 15).

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Vgl. Plotin. Enn VI 8,18,41-53; dazu W. BEIERWALTES, 1990a, XXXIII; ferner L. SWEENEY, 1992, 200f.

93 Vgl. W. BEIERWALTES, 1990a, XXXIV.

Vergleicht man diesen Ansatz Plotins mit dem des Eunomius, so bestehen vor allem Anknüpfungspunkte bei dem Verständnis des Begriffes Dynamis. Während für Plotin die Energeia primär als Grundzug des Geistes zu begreifen ist und in dem Falle, daß vom Einen eine Energeia angenommen wird, diese Energeia als innigstes Ineinander von Wirken und Erwirktem begriffen wird, ohne die Einheit zu teilen, versucht Eunomius, die Energeia stärker von der οὐσία Gottes abzutrennen und befindet sich damit in der Schwierigkeit, den Zusammenhang von οὐσία und ἐνέργεια zu klären. 94

Eunomius scheint hier zwar Elemente neuplatonischer Philosopheme aufzugreifen<sup>95</sup>, die aber mit den traditionellen theologischen Anschauungen verknüpft werden, wie sie von Philon, Asterius, Markell und Aëtius her bekannt waren. Insgesamt läßt sich für Eunomius feststellen, daß er für die Begründung der Agennesie Gottes neuplatonische Philosopheme aufgreift und diese konstruktiv in seinem theologischen Kontext zu verarbeiten sucht.

<sup>94</sup> Ein Ansatz zum weiteren Verständnis des Zusammenhangs besteht in der Abfolge von δύναμις, ἐνέργεια und ἔργον, wodurch nach M.R. BARNES eine kausale Abfolge entsteht (αἰτία: Eun I 151, p. 72,5; dazu M.R. BARNES, 1993, 221). M.R. BARNES verweist dabei auf Galen, Clemens von Alexandrien, Origenes und vor allem Iamblich (vgl. M.R. BARNES, 1993, 225-236; dort die entsprechenden Nachweise).

95 Dagegen wehrt sich dezidiert B. STUDER, 1992, 488 mit Anm. 149.

#### b) Die Erwiderung Gregors

Gregor von Nyssa reagiert auf die Herausforderung des Eunomius nach dem Tode des Basilius in sehr scharfer Form, indem er sich einerseits in gezielten Invektiven gegen die Person Eunomius wendet<sup>1</sup>, andererseits aber auch gerade dessen Gottesvorstellung zu kritisieren sucht. Wie in der Forschung überwiegend hervorgehoben wird, erreicht er dies durch seine Konzeption der Unendlichkeit Gottes.<sup>2</sup> Im folgenden soll nun zuerst geklärt werden, welche Rolle das sog. Beweisverfahren Gregors für die Unendlichkeit Gottes spielt. In einem nächsten Schritt soll untersucht werden, welchen Stellenwert die Unendlichkeit dort hat, das heißt, ob die Unendlichkeit Gottes das Beweisziel ist oder ob sich Gregor in Contra Eunomium mit Hilfe der Unendlichkeit gegen eine Stufung der Gottheit im Sinne des Eunomius wendet. Schließlich muß dargelegt werden, ob die Redeweise von der Unendlichkeit Gottes im Rahmen einer kataphatischen oder apophatischen Theologie angesiedelt werden muß, womit auch eng die Frage des Zusammenhanges von Unendlichkeit und Unfaßbarkeit verknüpft ist.

## Das Beweisverfahren für die Unendlichkeit Gottes

Nach der grundlegenden Studie von Mühlenberg hat Gregor von Nyssa in *Contra Eunomium* zwei Beweisverfahren verwendet, um die Unendlichkeit Gottes herauszustellen: den Beweis aus der Unwandelbarkeit und den aus der Einheit Gottes.<sup>3</sup> Auf beide Gedankengänge Gregors und die jeweilige Interpretation Mühlenbergs sei hier näher eingegangen.

Betrachten wir zunächst den Textzusammenhang der ersten Stelle: Bei der Unwandelbarkeit Gottes betont Gregor, daß für das Wesen Gottes kein Überragen (d.h. keine Stufung) hinsichtlich der Mächtigkeit (δύναμις), Gutheit usw. gedacht werden könne, also auch nicht im Hinblick auf Vater, Sohn und Geist.<sup>4</sup> Denn— so fährt Gregor fort — für das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. J.-A. RÖDER, 1993, z.B. 75-95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dabei ist in diesem Zusammenhang nicht daran gedacht, die Unendlichkeit Gottes, deren Sinn und Stellenwert in Gregors Konzeption zu untersuchen ist, allein als eine Reaktion auf Eunomius aufzufassen (dagegen wehren sich mit Recht CH. KANNENGIESSER, 1967, 63 und R. BRIGHTMAN, 1973, 103). Vielmehr soll die Unendlichkeit Gottes in verschiedenen Schriften Gregors je eigens thematisiert werden, um Konvergenzen und Divergenzen feststellen zu können, d.h., es handelt sich hier jeweils um eine synchrone Betrachtungsweise, die nicht primär die Herkunft eines Gedankens (Diachronie) untersucht.

Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 118-126.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Eun I 167, p. 77,1-7.

Gute gelte, daß die Gutheit keine Grenze habe, solange dazu kein Gegenteil vorhanden sei. 5 Wenn man aber wie Eunomius annehme, daß Sohn und Geist wandelbar sind, sich somit auch zum Schlechteren verändern können, setze er auch für den Sohn und den Geist eine Stufung der Gutheit voraus; nehme man aber an, daß die göttliche Natur unwandelbar sei, was auch die Gegner zugestehen<sup>6</sup>, müsse die Gutheit als >un-begrenzt< (ohne Grenze) angesehen werden. Dabei hebt Gregor explizit hervor, daß für ihn unbegrenzt und unendlich dasselbe sind. Spreche man aber von Vermehrung oder Verminderung, dann müsse gefolgert werden, daß das Mehr oder Weniger sich untereinander unterschieden und somit auch Grenzen setzten. Gregor schließt den Gedanken mit der Frage: Wie könnte dann aber einer bei Dingen, bei denen es keine Grenze gibt, das über das Maß Hinausgehende denken?<sup>7</sup>

Wie interpretiert nun Mühlenberg diese Stelle? Um diesen Gedankengang Gregors zu verdeutlichen, versucht Mühlenberg nach Art eines Svllogismus einen Beweisgang aufgrund der Begriffe >selbstgenügsam< und >unwandelbar< herauszuarbeiten.<sup>8</sup> Er verweist zusätzlich auf Aristoteles<sup>9</sup>, um zu zeigen, daß Veränderung einen Gegensatz voraussetze; fehle dieser, sei es unmöglich, daß sich etwas wandle. 10 Gregor setze dies unreflektiert voraus, um zu verhindern, daß sich Sohn und Geist zum Schlechteren ändern könnten. Damit befinde sich Gregor auf derselben Ebene wie Platon und Aristoteles<sup>11</sup>, von der Gregor ausgehe. <sup>12</sup> Erst aufgrund dieser Zusatzannahmen ist es nach Mühlenberg möglich, den Beweisgang Gregors nach Art eines Syllogismus aufzufassen, der eine logische und eine metaphysische Grundlage besitze. 13 Dieser Syllogismus führe nach Mühlenberg zwingend zur Unendlichkeit Gottes:

<sup>5</sup> Vgl. Eun I 168, p. 77,7-13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Damit bedient sich Gregor der Methode des gemeinsamen Ausgangspunktes (ὁμολογία), um dem Gegner zu zeigen, wohin das Zugestandene notwendig führt und welche Probleme sich aus der Position des Gegners dann ergeben; diese für Gregor typische Vorgehensweise hat H.M. MEISSNER deutlich herausgearbeitet (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, z.B. 115-121.127-138).

Vgl. Eun I 169-171, p. 77,13-78,3.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 120 (Er selbst spricht dort von einem Syllogismus.). Zum Beweisgang vgl. auch E. CORSINI, 1981, 198.

Vgl. Aristoteles, Phys 226b6-8.

<sup>10</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 120.

Vgl. Platon, Phaid 78cd; Aristoteles, Met 1073a11; De caelo 270a14.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 121. 13 Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 121.

- (I) Die logische Prämisse sei, daß positive Eigenschaften wie Güte, Macht usw. nur durch das jeweilige Gegenteil begrenzt werden können;
- (II) Die metaphysische Prämisse sei, daß die göttliche Natur unveränderlich ist. 14

### Der Beweis lautet dann nach Mühlenberg:

- (1) Da Gott unveränderlich ist (II), ist ein Gegenteil zu seinem Sein nicht vorhanden.
- (2) Da Gott über den Gegensatz erhaben sei, sei er auch vollkommen gut.
- (3) Da nach (I) Gott nicht begrenzt werden könne, sei er auch unbegrenzt im Guten.
- (4) Das Unbegrenzte ist dem Unendlichen gleich. 15

Nach Ullmann sind allerdings an diese Interpretation zwei Anfragen zu richten, zum einen eine formale hinsichtlich des syllogistischen Schlusses, zum anderen eine inhaltliche, die vom Textbefund bei Gregor ausgeht. Formal sei bei Mühlenberg nicht geklärt, wie die Verknüpfung von (I) und (II) gerechtfertigt sei, zumal beide Prämissen auf ganz verschiedenen Ebenen lägen; das heißt, die Frage besteht darin, wie das Verhältnis der Subjekts- und Prädikatstermini zu bestimmen ist: Nach Mühlenbergs Satz (3) »Gott ist nicht begrenzbar« wird nach Ullmann aufgrund der Prämisse (I) lediglich die Begrenzbarkeit von Eigenschaften verhandelt. Da aus der Unendlichkeit einer Eigenschaft (z.B. Gottes Gutheit) nicht notwendig auch die Unendlichkeit des Trägers der Eigenschaft folge, sei dieser Beweisschritt zumindest unvollständig. 16 Es müßte jedoch – über die Kritik Ullmanns hinaus – gezeigt werden, wie das Zusprechen einer Eigenschaft sinnvoll ist, wenn nicht der »Träger« mit ihr kompatibel sein oder mindestens diese Eigenschaft zu seinem Sein gerechnet werden könnte. Aus diesen Anfragen heraus ist es notwendig, die Textstelle nochmals zu interpre-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 121.

<sup>15</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 121f; vgl. auch E. MÜHLENBERG, 1971, 235.

Vgl. W. ULLMANN, 1987, 158f. Für die Frage der Eigenschaften im Zusammenhang mit abstrakten Gegenständen vgl. W. KÜNNE, 1983, 48f.97-137 (zu unterschiedlichen modernen Ansätzen).

Die Unendlichkeit eines Trägers einer Eigenschaft kann zweifach verstanden werden: Unendlich ist der Träger im Sinne einer ihm unmittelbar zukommenden Prädikation; unendlich ist Gott insofern, als ihm unendliche Gutheit zukommt. Aus dem von E. MÜHLENBERG angeführten Beweis ergibt sich m.E. nur die zweite Möglichkeit, während E. MÜHLENBERG die erste als bewiesen ansieht.

tieren. Bevor dies jedoch weiter entfaltet wird, soll zunächst der zweite Beweis Gregors kurz angeführt werden.

Dort geht Gregor davon aus, daß das trinitarische Wesen einfach sein müsse und als solches kein Mehr oder Weniger zulasse, also auch keine Über- und Unterordnung. 17 Gregor greift hier eine Formulierung aus der aristotelischen Kategorienschrift auf<sup>18</sup>, in der betont wird, daß ein Mehr oder Weniger bei der ούσία insofern nicht angenommen werden kann, als jede οὐσία nicht mehr oder weniger genannt wird in Bezug auf das, was sie ist. 19 Gregor führt diesen Gedanken weiter, indem er behauptet, daß die ἀπλότης bei Gott keine Mischung von Eigenschaften (μίξις ποιοτήτων) zulasse; die Vernunft nehme eine unteilhaftige und unzusammengesetzte Kraft an. Deshalb könne auch kein Unterschied (διαφορά) wahrgenommen werden.<sup>20</sup> Indem aber Eunomius die Einheit der ούσία mißachte und eine Vermehrung und Verminderung einführe, denke er eine Differenz; demnach müßte es auch ein κατά τι geben, nach dem sich die ovoiai voneinander unterscheiden. Dies führe letztlich zu dem Gedanken der Größe.21 Gehe man davon aus, daß die göttliche Natur Eigenschaften wie die Gutheit, Weisheit usw. nicht unvollkommen besitzen kann, und nehme man zugleich an, daß es bei diesen eine Vermehrung oder Verminderung gebe, dann setze man das Göttliche als etwas an, das aus Ungleichem zusammengesetzt sei, und führe folglich auch die Differenz von Zugrundeliegendem und dessen ein, das durch Teilhabe an dem Zugrundeliegenden Eigenschaften besitze.<sup>22</sup> Bei der Annahme, daß das Göttliche aber wahrhaft Eines sei, könne es dies nicht erst durch irgendeinen Hinzuerwerb werden; dann müsse man aber auch die Annahme eines Mehr oder Weniger vermeiden.<sup>23</sup>

Diesen Gedankengang faßt Mühlenberg wiederum in ein syllogistisches Schema mit einer logischen und einer metaphysischen Prämisse. Die logische Prämisse entspricht der des ersten Beweises:

(I) »Die Grenze eines Dinges wird durch die anwesende Größe ihres Gegenteils bestimmt.«<sup>24</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vgl. Eun I 232, p. 94,26-95,1.

Vgl. Aristoteles, Cat 3b33f.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. Aristoteles, Cat 3b35f; vgl. auch Met 1038a33-35; dazu J. STENZEL, 1933, 138.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. Eun I 232, p. 95,1-4; dazu auch E. MÜHLENBERG, 1966, 123.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. Eun I 233, p. 95,5-12.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Eun I 234, p. 95,12-20.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Eun I 235, p. 95,20-25.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> E. MÜHLENBERG, 1966, 125. Zu Basilius (bes. *De spiritu sancto*) und der dortigen Erwähnung der Unendlichkeit vgl. die Hinweise von H.J. SIEBEN, 1993, 110.

(II) Metaphysische Prämisse: Gottes Wesen ist einfach.

### Daraus wird gefolgert:

- (1) Gott ist einfach (II) und deshalb auch nicht durch Teilhabe gut.
- (2) Gottes Wesen ist nicht aus entgegengesetzten Eigenschaften zusammengesetzt, da er einfach ist; so ist auch das Schlechte als Gegenteil des Guten ausgeschlossen.
- (3) Nach (I) gilt, daß Gottes Größe im Guten nicht begrenzt sei.
- (4) Also: Gott ist unbegrenzt gut, folglich unendlich.<sup>25</sup>

Analog zu den obigen Anfragen muß man nach Ullmann zu den Ausführungen Mühlenbergs anmerken, daß die beiden Prämissen (I) und (II) auf verschiedenen Ebenen liegen (4); ferner geht Gregor von Nyssa auch in dieser Gedankenfolge von der Vollkommenheit aus und versucht zu zeigen, daß dann keine Stufung hinsichtlich Vater, Sohn und Geist angenommen werden kann. Aufgrund dieser Anfragen an das Modell, das Mühlenberg zugrundelegt, ist ein erneuter Blick auf beide Beweise notwendig.

Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 125; vgl. auch E. MÜHLENBERG, 1971, 235. E. MÜHLENBERG schließen sich - mit geringen Modifikationen - auch H. DÖRRIE, 1976, 37; M. CANÉVET, 1984, 24.32; R. MORTLEY, 1986a, 174; M. FIGURA, 1987, 34; R.P.C. HANSON, 1988, 720.722; A.M. RITTER, 1989, 205f; B. STUDER, 1992, 490; F. DÜNZL, 1993a, 109 Anm. 70; E. PEROLI, 1993, 45f; F. DÜNZL, 1994a, 20.65 an. Vgl. ferner E.F. HARRISON, 1986, 26-42.

Gegenüber E. MÜHLENBERG will J. McDERMOTT diesen Unendlichkeitsbegriff zeitlich auf Hilarius von Poitiers vorverlegen (vgl. J. McDERMOTT, 1973, 172-202). A.M. RITTER betont, daß Gregor mit der Tradition nicht in dem Maße gebrochen habe, wie dies E. MÜHLENBERG hervorhebe (vgl. A.M. RITTER, 1979, 421-423).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Vgl. W. ULLMANN, 1987, 159.

D.L. BALÁS stellt für die Einheit zu Recht diesen Aspekt heraus (vgl. D.L. BALÁS, 1966, 130), betont aber - unter Vernachlässigung des Beweiszieles, daß eine Stufung ausgeschlossen sei -, daß die göttliche Unendlichkeit affirmativ gedacht werde (vgl. D.L. BALÁS, 1966, 131); ähnlich auch A. MEREDITH, 1988a, 345.

CH. APOSTOLOPOULOS wehrt sich vor allem gegen MÜHLENBERGS Interpretation der Texte von De anima et resurrectione - was hier nicht untersucht wird -, behauptet jedoch ganz allgemein ohne einen Stellennachweis, daß Gott als das an sich Gute sich in seiner Natur bewege und ins Unbestimmte fortschreite (vgl. CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 336). Zum einen ist aber von einem Fortschreiten hier - in Contra Eunomium - nicht die Rede, zum anderen dürfte nach der Identifikation von öpoς und πέρας das ἄπειρον sicher nicht als Unbestimmtes aufgefaßt werden, sondern als das, was keine Grenzen hat, also als Unbegrenztes (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 102f).

#### Das Ziel bei den Beweisen aus der Unwandelbarkeit und Einheit

Bei dem Beweis aus der Unwandelbarkeit geht Gregor von Nyssa vor der inhaltlichen Durchführung von zwei Annahmen aus. Die Hauptprämisse besagt, daß bei der Höchststufe des Seins (τὸ ἄνω ... τῆς οὐσίας) kein Überragen denkbar ist, also auch kein Mehr oder Weniger, was die Kraft, Gutheit usw. betrifft.<sup>27</sup> Gregor von Nyssa ist sich— wie oben bereits angemerkt— in der Tat des aristotelischen Gedankens bewußt, daß die οὐσία ein Mehr oder Weniger nicht zuläßt, wohl aber die Qualitäten<sup>28</sup>, was auch Porphyrius hervorhebt<sup>29</sup>. Würde man von einem Mehr oder Weniger sprechen, wie dies Eunomius tut, müßte man sich auf eine Ebene begeben, die nicht mehr die der οὐσία ist, und müßte Größen einführen, die für Gregor notwendig eine materielle Zusammensetzung und damit auch eine Teilung der zusammengesetzten Entität implizieren.<sup>30</sup> Davon zu unterscheiden ist nach Gregor die ungeschaffene Natur<sup>31</sup>, für die eine solche graduelle Unterschiedenheit nicht zutreffen könne.

Dabei sucht jedoch Gregor mit Eunomius eine gemeinsame Ausgangsbasis (ὁμολογία). Denn auch Eunomius würde behaupten, daß bei der οὐσία ein Mehr oder Weniger unmöglich ist. Es handelt sich hier aber nur um ein scheinbares ὁμολογούμενον. Denn Eunomius trennt die οὐσία Gottes von der des Sohnes und der des Hl. Geistes durch den Begriff

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. Eun I 167, p. 77,1-3; dazu F. DIEKAMP, 1896, 204; W. ULLMANN, 1987, 159.

Vgl. Aristoteles, Cat 10b26-28.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. Porphyrius, Isagoge p. 22,9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. Eun I 233, p. 95,8; ferner Virg 4, p. 267,23-268,9; Beat 1, p. 79,22-80,3; Infant p. 85,24-86,2; dazu D.L. BALÁS, 1966, 133f.

In Eun I führt Gregor von Nyssa eine doppelte Unterscheidung ein, nämlich sensibel-intelligibel und geschaffen-ungeschaffen. A.A. MOSSHAMMER kann überzeugend nachweisen, daß für Gregor im ontologischen Sinne die Antithese >geschaffen-ungeschaffen< der von >sensibel-intelligibel< vorzuordnen ist, epistemologisch aber vom Sensiblen/Intelligiblen ausgegangen werde, um mit Eunomius eine gemeinsame Ausgangsbasis der Argumentation zu haben. Unterscheidungen von Mehr und Weniger können auf der Ebene des geschaffenen Intelligiblen getroffen werden, nicht aber für das ungeschaffene Intelligible (vgl. A.A. MOSSHAMMER, 1988, 354-359.365-368; undeutlicher D.L. BALAS, 1966, 134f; E. MÜHLENBERG, 1966, 106-108; D.F. DUCLOW, 1974, 103.106; A. MEREDITH, 1988a, 345; für unterschiedliche Ausprägungen der Gottesvorstellung vgl. W. VÖLKER, 1955, 32-35). Demgegenüber will CH. APOSTOLOPOULOS zeigen, daß Gregor gerade nicht eine Trennung zwischen Geschöpf und Schöpfer vertreten habe, da sich die Unterscheidung von >geschaffen-ungeschaffen< aus der Unterscheidung >wahrnehmbar-geistig < ergebe (vgl. CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 330f). Damit verkennt er jedoch die doppelte Antithese, die Gregor in der Tat nicht gegenseitig voneinander ableitet; dies hat A.A. MOSSHAMMER in aller Deutlichkeit gezeigt.

άγεννησία, während Gregor diese οὐσία trinitarisch versteht<sup>32</sup>: Auch für die Hypostasen des Sohnes und Geistes müsse man annehmen, daß sie keinen Mangel haben und deshalb zu der einen ovoia gehören.<sup>33</sup> Darin sucht Gregor die ouologia mit seinen Lesern, indem er die Eunomianer von dieser ομολογία deutlich ausklammert (μη ότι τοῖς ἐπὶ σοφία πλεονεκτεῖν ὑπειλλημμένοις<sup>34</sup>). Im Anschluß daran versucht Gregor zu begründen (γάρ)<sup>35</sup>, warum der Begriff άνενδεής auch für den Sohn und Hl. Geist angesetzt werden kann.<sup>36</sup>

Um diesen Gedanken zu erläutern, geht Gregor von der Gutheit Gottes aus, von der er behauptet, daß sie keine Grenze habe, weil sie von ihrem Gegenteil nicht >berührt< werde.<sup>37</sup> Mit Aristoteles<sup>38</sup> setzt Gregor also voraus, daß nur Entgegengesetztes eine ontologisch relevante Begrenzung bewirken kann.<sup>39</sup> Somit ist auf der Höchststufe eine Veränderung und Begrenzung nur durch das Gegenteil möglich. Wenn aber für die Gutheit bei

Zum Verhältnis Gregors zu Basilius und Apolinarius werde ich eine eigene Studie vorlegen. Zu Adv Eun von Basilius vgl. z.B. M.V. ANASTOS, 1981, 67-136; zu Basilius und Apolinarius R.M. HÜBNER, 1989, 252-256; R.M. HÜBNER, 1993, 70-91.

Gegen Gregor konnte der Vorwurf erhoben werden, daß durch sein Modell die Einheit Gottes im Sinne eines Tritheismus zerstört werde, worauf Gregor in Contra Eunomium, Ad Ablabium und Quod non sint tres dii mit einer generischen Identität der Trinität oder der einen οὐσία im Sinne der aristotelischen zweiten >Substanz< antwortet; vgl. auch besonders Or cat 3, p. 15,10-17,12. Eine weitere Klärung dieses Ansatzes, auch der damit verbundenen Probleme, kann hier aber nicht geleistet werden; zum Problem vgl. A. MERE-DITH, 1975, 15-17; A. MEREDITH, 1988a, 342f; A. MEREDITH, 1990, 133f.

<sup>32</sup> Vgl. D.L. BALÁS, 1966, 23-33.

<sup>33</sup> Vgl. Eun I 167, p. 77,4-7. Dazu W. ULLMANN, 1987, 159. W. ULLMANN spricht hier davon, daß Sohn und Geist am höchsten Sein teilhaben, was aber insofern irreführend ist. als Gregor dann eine Begrenzung in dem Sinne einführen würde, daß eine teilhabende Vollendung auch eine begrenzte Vollendung ist (vgl. D.L. BALAS, 1966, 132); zum Problem vgl. auch R.J. KEES, 1995, 95 mit Gregor, Or cat 1, p. 9,9-12.

Eun I 167, p. 77,4f.

<sup>35</sup> Vgl. Eun I 168, p. 77,7.

Gregor von Nyssa steht hier vor dem Problem, wie er die Einheit von Vater, Sohn und Geist fassen soll, d.h., wie ihre Gleichwesentlichkeit zu explizieren ist (zur Entwicklung des Begriffes, vor allem im Zusammenhang von Basilius und Apolinarius vgl. R.M. HÜB-NER, 1993, 70-91): zum Problem insgesamt vgl. W. ELERT, 1957, 47f; E. MÜHLENBERG, 1966, 111-113; CH. KANNENGIESSER, 1967, 64; E. MÜHLENBERG, 1981, 124-131.135-137; R. MORTLEY, 1986a, 172; W. ULLMANN, 1987, 163-166; L.F. MATEO-SECO, 1988, 393f (zur Gottheit des Sohnes); B. SALMONA, 1990, 165-170 (zum Logos); zur Differenz von Gregor und Plotin vgl. A.H. ARMSTRONG, 1954, 235; zur Begrifflichkeit Gregors vgl. G.C. STEAD, 1976, 117-119. Zu Gregor und den Pneumatomachen vgl. M.A.G. HAYKIN, 1994, bes. 189-201.

Vgl. Eun I 168, p. 77,7-9.

Vgl. Aristoteles, Phys 226b1-17.

Vgl. W. ULLMANN, 1987, 159. Der zusätzliche Hinweis W. ULLMANNs auf Platon, Phaid 70c trifft aber m.E. nicht zu; es wäre eher an Platon, Theait 176a zu denken, wo Platon betont, daß das Böse immer dem Guten entgegengesetzt sei, dies aber nicht für die Götter zutreffe; vgl. ferner W. VÖLKER, 1955, 32.

der göttlichen Natur keine Grenze gefunden werden könne, könne die Gutheit auch nicht umschrieben werden und müsse als unbegrenzt gedacht werden.<sup>40</sup> Unbegrenztes und Unendliches sind aber nach Gregor identisch<sup>41</sup>; also ist für die göttliche Natur hinsichtlich der Gutheit qua Unbegrenztes / Unendliches eine Vermehrung oder Verminderung ausgeschlossen.<sup>42</sup> Damit fungiert aber die Unendlichkeit nicht etwa als Beweisziel eines syllogistischen Schlusses, wie dies Mühlenberg angenommen hat<sup>43</sup>, sondern dient in der Beweisfigur formal als Mittelbegriff, um eine Stufung innerhalb der Gottheit im Sinne des Eunomius abzuwehren.<sup>44</sup>

Über diese im wesentlichen von Ullmann vorgetragene Kritik hinaus müßte aber folgendes beachtet werden, ohne erneut einen syllogistischen Schluß im Sinne Mühlenbergs einzuführen: Gregor von Nyssa versucht zwar, den Gottesgedanken des Eunomius mit Hilfe der Überlegungen zur Einheit der οὐσία zu überwinden; damit ist sein Ziel verbunden. Vater. Sohn und Geist nicht »subordinativ« hinsichtlich der οὐσία zu differenzieren. Es ist jedoch bei Ullmann in seiner Kritik an Mühlenberg noch nicht gezeigt, was es heißen soll, daß die Unendlichkeit ein Prädikat zweiter Stufe ist, also eine Eigenschaft von Eigenschaften. Denn gerade ein Blick auf Eun III<sup>45</sup> macht deutlich, daß Gregor für die göttliche Natur, die ohne »Abständigkeit« gedacht werden muß, die Unendlichkeit aussagt. Wenn Gregor die Unendlichkeit Gottes in Eun lediglich als »Eigenschaft von Eigenschaften« eingeführt hätte, müßte sachlich geklärt werden, wie die Differenz der Eigenschaft(en) Gottes zu seiner οὐσία negiert wird, also das in der Rede von den Eigenschaften implizierte Substanz-Akzidenz-Verhältnis aufgehoben wird. Anhand dieser Fragestellung läßt sich m.E. zeigen, daß Gregor in dem oben skizzierten »Beweis« zwar das Ziel verfolgt, den eunomianischen Gottesbegriff aus den Angeln zu heben, daß

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Vgl. Eun I 169, p. 77,17-20.

<sup>41</sup> Vgl. Eun I 169, p. 77,20.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Vgl. Eun I 169-171, p. 77,20-78,3; dazu W. ULLMANN, 1987, 160.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ahnlich wie E. MÜHLENBERG auch D.L. BALAS, 1966, 131; E. FERGUSON, 1973, 64; D.F. DUCLOW, 1974, 103.

Vgl. W. ULLMANN, 1987, 160. Nach W. ULLMANN ist die Unendlichkeit ein Prädikat zweiter Stufe, eine Eigenschaft von Eigenschaften, um dem Arianismus jede Möglichkeit zu entziehen, Aussagen über das Wesen Gottes aus den Eigenschaften zu treffen. Dabei ist jedoch noch nicht gezeigt, wie es gelingt, bei dem Begriff »Eigenschaft« die Differenz zur οὐσία in Gott zu negieren, also das »Substanz-Akzidenz-Verhältnis« aufzuheben. Zur Kritik vgl. auch K.-H. UTHEMANN, 1993, 171.

<sup>45</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun III, VII 33, p. 226,25-227,1.

Ob man nach diesen systematischen Überlegungen Eun I und III scharf voneinander absetzen kann, wie dies R.J. KEES tut (vgl. R.J. KEES, 1995, 16 Anm. 55), ist fraglich.

dies jedoch voraussetzt, daß die Unendlichkeit in sich nicht als Eigenschaft zweiter Ordnung bestimmt werden kann, sondern daß die Rede von den Eigenschaften Gottes zugleich Wesens-Aussagen sind, wie Eun III deutlich zeigt. 46 Daraus läßt sich jedoch gerade nicht der von Mühlenberg vorgelegte Syllogismus ableiten.

Eine vergleichbare Argumentation ließe sich auch für den sog. Beweis aus der Einheit Gottes zeigen, allerdings ex negativo. Dabei wird für die jeweiligen Beweisschritte die Kontrastposition des Eunomius herausgestellt, um ihre Unhaltbarkeit zu zeigen. Auch hier versucht Gregor - formal -, die Unmöglichkeit aufzuweisen, ein Mehr oder Weniger in die Gottheit einzuführen.47

## Exkurs: potentielle und aktuell Unendlichkeit

Nach Ullmann denke Gregor die Höchststufe des Seins immer schon trinitarisch (dies betrifft die Nebenprämisse II)<sup>48</sup>; er habe dies aber nie genau expliziert.<sup>49</sup> Ferner sei die Argumentation Gregors nur unter der Annahme haltbar, daß das Unbegrenzte mit dem Unendlichen identisch ist. 50 Zudem ist nach Ullmann der vorliegende Beweisgang nur dann schlüssig, wenn man >unbegrenzt< im Sinne von >unbestimmt< und >unendlich< im Sinne des aristotelischen potentiell Unendlichen versteht. 51 Gregor hätte nach Ullmann einerseits zeigen müssen, daß

<sup>46</sup> Vgl. dazu unten.

Zu den beiden >Beweis<-Gängen werde ich in Kürze eigene Untersuchungen vorlegen.

48 Vgl. Gregor, Eun I 228, p. 93,17-19.

Vgl. W. Ullmann, 1987, 161; zum Problem vgl. auch E. MÜHLENBERG, 1966, 133f, der hier ausgewogener als W. ULLMANN argumentiert.

50 Vgl. W. ULLMANN, 1987, 160; natürlich kann man— wie W. ULLMANN— auf CAN-

TOR oder BOLZANO verweisen, um zu zeigen, daß diese Gleichsetzung z.B. in der Mengenlehre CANTORs nicht zutreffe (vgl. B. BOLZANO, 1984, 221-255; G. FREGE, 1987, 116-119 [zur Arithmetik]); das vorliegende Problem soll aber nicht weiter thematisiert und einer kritischen Anfrage unterzogen werden, wie dies etwa R. DEDEKIND in Abgrenzung von BOLZANO getan hat (Nachweise bei H. HAHN, 1984, 256-265); dazu auch J. LE BLANC. 1993, 52f.

Vgl. W. ULLMANN, 1987, 160 mit Verweis auf Aristoteles, Phys 207a; W. ELERT behauptet die potentielle Unendlichkeit im Rahmen der Interpretation der Inkarnation (vgl. W. ELERT, 1957, 48). Zur Sache auch M.N. ESPER, 1979, 68-74.

J. LE BLANC versucht unter dem Rückgriff auf Descartes und Leibniz zu zeigen, daß sich die potentielle und aktuelle Unendlichkeit, die in der Mathematik beheimatet sein soll, von einer Unendlichkeit Gottes im theologischen Bereich unterscheiden ließe (vgl. J. LE BLANC, 1993, 52-55). Zu fragen bliebe allerdings, ob sich diese Differenz klar auf die antike Fragestellung übertragen läßt, was J. LE BLANC jedoch nicht thematisiert.

jene höchste Seinsstufe prinzipiell unüberschreitbar ist, andererseits, daß Sohn und Geist nicht durch Teilhabe mit dem obersten Sein eins sein konnten.<sup>52</sup>

Zu diesen beiden Kritikpunkten ist folgendes zu bemerken: für den ersten Aspekt übersieht Ullmann, daß Gregor im dritten Buch von Contra Eunomium gerade zu zeigen versucht<sup>53</sup>, daß Gottes Natur, weil sie in sich ohne Abständigkeit ist, nicht erreicht werden kann; dies betrifft also nicht etwa nur die Eigenschaften, wie Ullmann behauptet. Für den zweiten Aspekt, nämlich den der Teilhabe, läßt sich aber auch in den beiden Beweisgängen kaum ein stichhaltiger Beleg beibringen, daß Sohn und Geist aufgrund der Teilhabe zur Einheit Gottes gehören.<sup>54</sup> Die Unterscheidung von οὐσία und ὑπόστασις, die Gregor in anderen Schriften trifft<sup>55</sup>, arbeitet gerade nicht mit dem von Ullmann vorgebrachten

<sup>52</sup> Vgl. W. ULLMANN, 1987, 161.

<sup>53</sup> Gregor von Nyssa, Eun III,VII 33, p. 226,25-227,1.

Auch im Fall von Eun I 234, p. 95,17-20 spricht nichts gegen diesen Einwand, da Gregor hier von der Position des Eunomius ausgeht, um dann zu zeigen, daß die eunomianische Stufenlehre notwendig impliziert, von Teilhabe zu sprechen. Auch die Redeweise ἀδιαστάτως für das Verhältnis von Vater, Sohn und Geist schließt gerade eine Stufung im Sinne der Teilhabe aus (dazu z.B. E. MOUTSOULAS, 1988, 386). Zur Sache auch L. SWEENEY, 1992, 485 und R.J. KEES, 1995, 95; dazu auch Gregor von Nyssa, Or cat 1, p. 9,9-12.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Vgl. dazu Ref Eun 205-207, p. 399,12-400,21; Or cat 1, p. 6,12-8,16; Graec p. 23,4-21; Graec p. 29,11-30,5; Graec p. 31,1-7; Ep 24, p. 76,5-19; Ps.Basilius, Ep 38, 2 und 5, p. 81f und 87-89; das gilt auch angesichts der Übersetzung von H.J. VOGT, der an einer Stelle zu Graec den Begriff >Teilhabe < einführt (vgl. H.J. VOGT, 1991, 209), was aber den Begriff κοινωνία wiedergeben soll (Graec p. 29,12). Insgesamt würde der Gedanke der Teilhabe auch schlecht zum aristotelischen Duktus der Unterscheidung passen (vgl. dazu H.J. VOGT, 1991, 215).

Zum Problem insgesamt W. BEIERWALTES, 1987, 464-466.

Zur Unterscheidung von οὐσία und ὑπόστασις vgl. R. Arnou, 1935, 2344f; R.M. HÜBNER, 1971, 206-209; R.M. HÜBNER, 1972, 463-490; R.M. HÜBNER, 1974, 73-75; A. MEREDITH, 1975, 16f; F. DINSEN, 1976, 155-159; CHR. V. SCHÖNBORN, 1984, 30-44; R. MORTLEY, 1986a, 160-170; R.P.C. HANSON, 1988, 724-730; A.M. RITTER, 1989, 201-203.205f; A. GRILLMEIER, 1990, 542-545; G. BAUSENHART, 1992, 46-51; G.C. STEAD, 1992, 424; J. PANAGOPOULOS, 1993, bes. 7-10; B. POTTIER, 1994, 90-118.

Zum Problem des Ansatzes von Gregor vgl. G.C. STEAD, 1976, 112f.117-119; G.C. STEAD, 1990a, 149-162; G.C. STEAD, 1992, 425; G. BAUSENHART, 1992, 89-95.

Auch weitere Fragen können hier nicht ausführlich diskutiert werden, so z.B. die Zuweisung der Ep 38 des Basilius an Gregor von Nyssa, die R.M. HÜBNER vor allem aus inhaltlichen Gründen vornimmt (vgl. R.M. HÜBNER, 1972, 463-490). Neben kleineren Korrekturen von F. DINSEN (vgl. F. DINSEN, 1976, 351 Anm. 12; G.C. STEAD ist in seiner Beurteilung schwankend: gegen Gregor als Autor vgl. G.C. STEAD, 1981, 180; für Gregor vgl. G.C. STEAD, 1990a, 149) hat vor allem J. HAMMERSTAEDT eine scharfe Kritik vorgebracht, indem er z.B. behauptet, daß der Begriff πρόσωπον, der typisch für Gregor sei, nicht in Ep 38 zu finden ist (vgl. J. HAMMERSTAEDT, 1991, 419; ferner J. HAMMERSTAEDT, 1994, 1020f); dies trifft aber mit Sicherheit nicht zu (vgl. Ep 38,4, p. 85,42); auch der Hinweis, der Vergleich mit dem Regenbogen in Ep 38,5, p. 87f deute auf eine materielle οὐσία-Vorstellung (vgl. J. HAMMERSTAEDT, 1991, 418), was gegen Gregor spreche, ist in sich wenig stichhaltig, da die Erläuterung eines Gedankens (Einheit und Verschiedenheit in der Trinität) mit Hilfe eines Vergleichs aus dem Bereich der αἴσθησις nichts besagt für die ver-

Teilhabegedanken. Das müßte auch für Gregor von Nyssa insofern Schwierigkeiten bereiten, als Teilhabe im Sinne einer Unterordnung gedeutet wird und somit auch das Ziel des Beweises, ein Mehr oder Weniger bei der Natur Gottes zu vermeiden, unterlaufen werden könnte. Es bleibt folglich vor allem zu prüfen, ob Gregor unter >unbegrenzt< hauptsächlich >unbestimmt< meint und >unendlich< als >potentielle Unendlichkeit< im Sinne des Aristoteles deutet. Diese Differenzierung in >unbegrenzt< und >unbestimmt< durch Ullmann sowie der Hinweis auf das aristotelisch gedachte potentiell Unendliche sind jedoch äußerst fragwürdig und wenig stichhaltig. Sie sollen im folgenden durch einige knappe Hinweise korrigiert werden:

Im Erkenntnisprozeß bedeutet das Auffinden von Grenzen, daß ein Gegenstand durch sie oder im Erkennen bestimmt wird. TWas grenzenlos ist, ist dann in dieser Hinsicht auch unbestimmt und unbestimmbar. Aus zwei Gründen scheint aber über diese Bedeutung (unbestimmt) hinausgegangen werden zu müssen: zum einen betont Gregor explizit, daß τὸ ἀόριστον bedeute: τὸ μὴ ἔχειν ὅρον 58; zum anderen hebt Gregor hervor, daß τὸ ἀόριστον mit τὸ ἄπειρον identisch ist. Aus beiden Textstellen läßt sich m.E. die Bedeutung > unbestimmt < für ἄπειρος nicht halten 60, da sie darauf abheben, daß das ἄπειρον im Sinne des ἀόριστον bedeute, keine Grenze zu haben.

Was die Frage der Unendlichkeit betrifft, hat Ullmann vorgeschlagen, diese im Anschluß an Aristoteles als >potentielle Unendlichkeit< zu verstehen. Aristoteles schreibt, daß das Unendliche nicht so sehr das sei, außerhalb dessen nichts ist, sondern das, außerhalb dessen immer etwas ist.<sup>61</sup> An dieser Stelle be-

glichene Sache, soweit es die Frage der Materialität betrifft. Zudem ist der Sache nach darauf zu achten, daß zwischen göttlichem und kontingentem Bereich bei Gregor von Nyssa auch für die Sprachgestalt eine scharfe Trennlinie gezogen ist; auf diese Frage wird aber noch gesondert eingegangen (vgl. Teil III, 4.1 b). Trotz mancher Anfragen von W.-D. HAUSCHILD, die in eine ähnliche Richtung zielen (vgl. W.-D. HAUSCHILD, 1990, 182), äußert er sich hinsichtlich der Verfasserfrage vorsichtiger und läßt diese offen (vgl. W.-D. HAUSCHILD, 1990, 183). Vgl. ferner R.P.C. HANSON, 1988, 723; B. POTTIER, 1994, 85-87. Offen bleiben müssen in dieser Untersuchung auch spezielle Probleme der Inkarnationstheologie, der physischen Erlösungslehre (vgl. R.M. HÜBNER, 1974; kritisch dazu R. SCHWAGER, 1986, 77-100; F. DÜNZL, 1994, 161-181) sowie die Frage des Verhältnisses von oikonomia und theologia (dazu B. STUDER, 1985, 143-145; R.J. KEES, 1995, 91-198).

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> In diesem Zusammenhang ist bereits hier darauf hinzuweisen, daß die >potentielle Unendlichkeit<, von der ULLMANN spricht, nur dann einen Sinn hätte, wenn Gregor von einem >werdenden< Gott spräche.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Vgl. Eun III,I 103, p. 38,20f.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Vgl. Eun I 169, p. 77,20.

Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 102; R.E. HEINE, 1975, 65 Anm. 1; vgl. auch J. WHITTAKER, 1984, XVIII 161; M. ESPER, 1990, 96 (Vergleich mit dem Kreisgedanken); zur Bedeutung der Exegese in diesem Zusammenhang vgl. M. CANÉVET, 1983, 249-265.

<sup>61</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 207a1-2.

steht für Aristoteles das Unendliche in der unbegrenzten Möglichkeit des Fortschreitens – etwa im Sinne eines Seins im Werden. Würde man beim Unendlichen – so Simplicius zur Stelle – nach einem Zustand oder einer Gestalt suchen, würde man nur die Grenze des Unbegrenzten finden, was mit dessen Vernichtung identisch sei. Gregor versucht aber zu zeigen, daß eine Vermehrung bei Gott ausgeschlossen ist: Gott ist vielmehr das, was er ist. Darüber hinaus ist m.E. der obige Beweis Gregors auch dann durchführbar, wenn nicht das potentiell Unendliche, sondern das aktuell Unendliche zugrundegelegt wird.

# Die Unendlichkeit und Unfaßbarkeit

Auch wenn Gregor von Nyssa in Eun I bei den beiden vorgelegten Beweisen aus der Unwandelbarkeit und Einheit Gottes den Begriff des Unendlichen oder Unbegrenzten nicht als Beweisziel einführt, wie dies Mühlenberg darlegt, so wendet er doch an anderer Stelle den Begriff der Unendlichkeit auf das Wesen Gottes bzw. seine Natur an. Im dritten Buch von Contra Eunomium betont er nämlich, daß vom Unbegrenzten weder Anfang noch Ende erfaßt werden könnten, da Anfang und Ende zu den begrenzenden Begriffen gerechnet werden müßten, die ein διάστημα (Abständigkeit) anzeigten. Wo aber keine Abständigkeit ist, ist auch keine Grenze. Unter der Annahme, daß die göttliche Natur ohne Abständigkeit ist, hat sie als ἀδιάστατος auch keine Grenze; ohne jegliche Grenze sei sie aber unendlich. Erst wenn für etwas Grenzen gefunden werden, ist es auch bestimmbar. Was aber ohne Grenze ist, entzieht sich jeder be-

Dazu ausführlich Teil III, 3.2.

In diesem Zusammenhang ist aber nicht an das quantitativ aktual Unendliche gedacht, wogegen sich K.-H. UTHEMANN zu Recht wehrt (vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993, 173).

Vgl. Simplicius, In Arist Phys p. 493,4-12; dazu H. DEKU, 1986, 10-12.
Diese aristotelische Unendlichkeitskonzeption scheint auch CH. APOSTOLOPOULOS aufgegriffen zu haben, daß nämlich bei Gregor Gott seine Natur ständig überschreite, wobei APOSTOLOPOULOS dafür keine Belege liefert (vgl. CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 339).

<sup>63</sup> Vgl. TH. KOBUSCH, 1993, 308.314.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Für diese Interpretation plädiert auch TH. KOBUSCH, 1993, 314; zudem deckt sich die Bedeutung der Unendlichkeit bei Gregor mit dem, was grundsätzlich für die aktuelle Unendlichkeit angeführt wird (dazu einführend B. WEISSMAHR, 1983, 68; K. JÜSSEN, 1986, 480).

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Vgl. Eun III,VII 33, p. 226,25-227,1; dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 110 und R.S. BRIGHTMAN, 1973, 103. Ferner P. ZEMP, 1970, 61-72; T.P. VERGHESE, 1976, 249-251; R.J. KEES, 1995, 16 Anm. 55.

Ein ähnlicher Gedankengang auch Gregor von Nyssa, Eun II 446f, p. 356,30-357,9; Basilius von Caesarea, Adv Eun I 7, p. I 190/192; dazu D.L. BALÁS, 1976, 140.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Die Stoiker sahen den Begriff als etwas an, das einen Gegenstand von außen umgreift; dies muß als Hintergrund der Aussagen Gregors mit herangezogen werden; vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 105.

grifflichen Bestimmung und bleibt als solches für das Denken unzugänglich.67 Nimmt man beide Aussagen zusammen, ist die Unendlichkeit Gottes in dieser Hinsicht streng apophatisch zu bestimmen<sup>68</sup>, so daß von hier aus Unendlichkeit und Unfaßbarkeit eng miteinander verbunden sind.<sup>69</sup>

Im Kommentar zum Ecclesiastes betont Gregor, daß das Gute von allem Seienden grundlegend verschieden ist und deshalb auch von diesem abgehoben werden muß. 70 Da das Geschaffene jeweils durch seine eigenen Grenzen bestimmt ist, kann auch die endliche menschliche Vernunft nicht zu diesem Guten aufsteigen, d.h. dieses Gute erkennen.<sup>71</sup> Die diskursiv erkennende Denkkraft erfaßt bei allem, was sie erkennt, auch die zeitliche Ausdehnung mit<sup>72</sup> und kann somit die ausdehnungslose göttliche Natur nicht erkennen.<sup>73</sup> Folglich ist das Schweigen<sup>74</sup> nicht etwa eine Sonderform, in der eine geheime Erkenntnisweise angesprochen wäre, son-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Vgl. Eun III,I 103f, p. 38,21-39,3; dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 102f; E. MÜHLEN-BERG, 1971, 236; CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 339; W. ULLMANN, 1987, 162; vgl. dazu auch die Konzeption der Theoria: Teil III, 1.1.a.

In diesem Zusammenhang ist hier nicht behauptet, daß Gregor auf der Undurchschreitbarkeit Gottes insistiert, sondern daß die Abständigkeit zum Ungeschaffenen (Gott) selbst nicht durchschreitbar ist (vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993, 173; anders aber A.M. RITTER, 1989, 205 im Anschluß an MÜHLENBERG).

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Vgl. R.S. Brightman, 1973, 100-105; D.F. Duclow, 1974, 104; D. Carabine, 1992, 86f; J. PANAGOPOULOS, 1993, 7-10; J. PELIKAN, 1993, 232f.

Wenn diese These zutrifft, dann läßt sich nur bedingt, d.h. in dem hier vorgelegten Kontext, von der Unendlichkeit als einem Wesensprädikat Gottes, einer positiven und qualitativ göttlichen Unendlichkeit usw. sprechen, so etwa bei W. ELERT, 1957, 46.68; J.E. HENNESSY, 1963, 292; E. MÜHLENBERG, 1966, 144.198.202 (anders aber 102.197.199.201): B.Ch. Barmann, 1966, 313; D.L. Balas, 1966, 131; J. Hochstaffl, 1976, 109f; Cl. Mo-RESCHINI, 1994, 154 Anm. 133; zu einigen von diesen Ansätzen vgl. R.S. BRIGTHMAN, 1973, 106-111 und L. SWEENEY, 1992, 476-480.

70 Vgl. Eccl 7, p. 412,14-17.

<sup>71</sup> Vgl. Eccl 7, p. 412,7f für die intellektuelle Vernunft.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Vgl. Eccl 7, p. 412,18-413,5.

<sup>73</sup> Vgl. R. MORTLEY, 1986a, 171 und vor allem TH. KOBUSCH, 1993, 310-312; ferner R.S. BRIGTHMAN, 1973, 104; D.F. DUCLOW, 1974, 105; zu einer ähnlichen Konzeption bei Plotin vgl. Th. KOBUSCH, 1992, 93-114 (mit Belegen). Ferner F. DIEKAMP, 1896, 128-131; A.A. WEISWURM, 1952, 154-171; F.M. YOUNG, 1983, 117; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 103-108; L. SWEENEY, 1992, 490-493.

Zentral ist hier der Gedanke Gregors, man könne erkennen, daß Gott ist, aber nicht, was er ist; dazu z.B. D. CARABINE, 1992, 87; F. DÜNZL, 1993, 297 (mit den entsprechenden Nachweisen). Entwickelt wurde diese Konzeption vor allem von Philon von Alexandrien unter dem Rückgriff auf den Mittelplatonismus (vgl. Mut 11-38, p. 158-163; Alkinoos, Didask 10,4, p. 23f; dazu G. SELLIN, 1992, 19-26; J. DILLON, 1993, 107-109 mit weiteren Belegen); vgl. ferner Aristoteles, Anal. post 71a11-17; Plotin, Enn VI 8,8; Basilius, Adv. Eun I 14, p. I 224; Origenes, Cels IV 29, p. 297-299; Athanasius, Ad Serap I 18, p. 573AB; Ps.Basilius, Adv.Eun V, p. 749BC; 752BC; vgl. dazu F.X. RISCH, 1992, z.B. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Vgl. Eccl 7, p. 409,8-416,7; zum Gedanken auch J. BAYER, 1935, 45f; E.V. IVANKA, 1964, 159f.

dern die einzig mögliche Haltung der menschlichen Vernunft gegenüber Gott.<sup>75</sup>

Es zeigt sich hier also, daß Gregor von Nyssa zwar in Eun I bei seinen Überlegungen zur Unwandelbarkeit und Einheit Gottes nicht die Unendlichkeit beweisen will, in Eun III aber von dieser Unendlichkeit spricht, die aufgrund der endlichen menschlichen Vernunft, welche stets durch Begriffe und durch ihre Verflochtenheit in die Zeit Grenzen setzt, als solche nicht erreicht und somit auch nur apophatisch angezeigt werden kann.

Es kann also festgehalten werden, daß Gregor in Eun I in seinen beiden Beweisen nicht die Unendlichkeit zum Hauptthema macht, sondern daß sein Ziel darin besteht, eine Stufung innerhalb der Gottheit im Sinne des Eunomius abzuwehren. Gregor kann an anderen Stellen (Eun III) von der Unendlichkeit Gottes sprechen, die man durchaus als Vollkommenheit interpretieren kann, wenn man den apophatischen Charakter der Aussagen bei Gregor beachtet. Diese Unendlichkeit ist aber nur als aktuelle Unendlichkeit verstehbar.

Vgl. TH. KOBUSCH, 1993, 316.Vgl. ausführlich Teil III, 4.1 b.

# 2. DIE UNENDLICHKEIT GOTTES IN »DE VITA MOYSIS« UND IN »IN CANTICUM CANTICORUM«

# a) Der Ansatz Gregors

In VM nimmt Gregor von Nyssa zwar nur an wenigen Stellen direkt auf die Unendlichkeit Gottes Bezug. Er behandelt das Thema jedoch in zentralen Abschnitten, nämlich im Proömium¹ und bei der Darstellung des unendlichen Aufstiegs.² Dabei geht es ihm um die Frage, ob Gott von Angesicht zu Angesicht gesehen werden kann. Im Proömium hatte Gregor durch eine Analyse des Quantitativen zu zeigen versucht, daß dessen Erfassung durch die den Dingen inhärierenden Grenzen bestimmt sei, Gott aber nur durch die Negation von Grenzen verstanden werden könne, in diesem Sinne also un-endlich sei.³ Genauer wird die Unendlichkeit Gottes an der zweiten erwähnten Stelle erörtert. Im folgenden steht vor allem die Frage nach einer potentiellen oder aktuellen Unendlichkeitsauffassung Gregors im Vordergrund, wie dies etwa von Ullmann angenommen wurde.⁴

Gregor versucht an der zweitgenannten Stelle, die Worte der Schrift, daß Moses den Rücken Gottes gesehen habe, nach einer Zusammenfassung (Rekapitulation)<sup>5</sup> mit seiner Konzeption der Unendlichkeit Gottes zu verbinden, indem er die dargelegte biblische Textstelle in folgendem Sinne versteht: Das Göttliche müsse seiner eigenen Natur nach unbegrenzt (ἀόριστον) sein, weil es von keiner Grenze umgeben sei.<sup>6</sup> Um diese Behauptung zu erläutern, geht Gregor von der Annahme aus, daß das Göttliche begrenzt sei; wenn es eine Grenze habe, dann erfordere dies, daß es etwas gibt, was jenseits dieser Grenze liege; denn »Grenze«

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. VM I 7, p. 4,5-10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. VM II 236-238, p. 115,14-116,17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. dazu z.B. E. FERGUSON, 1973, 66; R.E. HEINE, 1975, 65-69; C.W. MACLEOD, 1982, 188f.

Zur gesamten Einordnung: Teil II, 2.1.a und 2.2.a.

Vgl. dazu Teil III, 2.1 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Gregor, VM II 227-230, p. 113,2-114,4.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. VM II 236, p. 115,14-16; dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 168; R.E. HEINE, 1975, 72; CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 347.

E. MÜHLENBERG nimmt auf den hier ausgeführten Beweisgang nicht näher Bezug, indem er— unter Verweis auf VM I 7— betont, dies bereits genügend dargelegt zu haben (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 160). Da er aber nicht weiter auf diese Stellen aus VM verweist (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 211), kann nur angenommen werden, daß er dabei an den Beweis der Unendlichkeit in *Contra Eunomium* denkt und auch die vorliegende Stelle in diesem Sinne verstehen möchte; vgl. dazu Teil III, 2.1 b.

impliziere, daß etwas an ein Ende gelange.<sup>7</sup> Um diesen Gedanken zu verdeutlichen, kann man auf Aristoteles verweisen. Dieser schreibt, daß das, was nichts außerhalb von sich selbst habe, vollständig (τέλειος) und ganz (ὅλος) sei. Nichts sei vollständig, was kein Ende habe; und das Ende sei eine Grenze (τέλειον δ΄ ούδὲν μὴ ἔχον τέλος τὸ δὲ τέλος πέρας).8 Trotz des unterschiedlichen σκοπός der Ausführungen von Aristoteles und Gregor betonen beide, daß das Ende eine Grenze impliziere. Durch die Grenze wird z.B. etwas Quantitatives zu dem, was es ist, indem es durch die Grenze von Anderem unterschieden wird und so von dem verschieden ist, was außerhalb seiner selbst liegen muß. Um diesen Gedanken zu verdeutlichen, wählt Gregor von Nyssa einen Vergleich: Luft und Wasser sind voneinander abgegrenzt; ein Vogel ist ganz von der Luft umschlossen, ein Fisch ganz vom Wasser. 9 Somit zeigt sich für den von der Luft ganz umschlossenen Vogel und den vom Wasser umschlossenen Fisch jeweils die äußerste Grenze. Nähme man nun an, daß auch das Göttliche in einer Grenze gedacht werde, müßte- entsprechend diesem Bild- auch das Göttliche von etwas umschlossen sein, was ihm selbst fremd ist; und das Umfassende – so Gregor aufgrund des Beispiels – sei größer als das Umfaßte. 10 Davon versucht Gregor von Nyssa die Gottesvorstellung freizuhalten. Denn Gottes Natur ist nach Gregor das Schöne (καλόν)<sup>11</sup>: was außerhalb des Schönen ist, ist die Natur des κακόν. 12 Nimmt man nun an, daß auch das Göttliche begrenzt wäre, und stimmt zu, daß das Umfassende größer ist als das Umfaßte, so müßte gefolgert werden, daß das, was außerhalb des Schönen ist, dieses Schöne umgrenzt; wird nun das κακόν als außerhalb des καλόν gedacht, müßte nach Gregor das κακόν das Schöne, d.h. Gott, umgeben. 13 Weil dies aber undenkbar sei 14, ist – laut Gregor - Gott ohne Grenzen, Für den Menschen heißt dies wiederum: Wenn er zu Gott hinstrebe, könne er an kein Ende kommen. 15 In seiner

<sup>7</sup> Vgl. Gregor, VM II 236, p. 115,16f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 207a8f und 14f; vgl. dazu R.E. HEINE, 1975, 66. Diese Stelle paßt wesentlich besser zum Gedanken Gregors als der allgemeine Hinweis von W. ULL-MANN auf das zwölfte Buch der Metaphysik (vgl. W. ULLMANN, 1987, 155).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. VM II 236, p. 115,17-23.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Vgl. VM II 236, p. 115,24-116,2.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. VM II 237, p. 116,3.

<sup>12</sup> Vgl. VM II 237, p. 116,4-6.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. VM II 237-238, p. 116,6-13.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. VM II 238, p. 116,13. Damit versucht Gregor, die Übereinstimmung mit dem Leser zu erreichen; aufgrund der ὁμολογία erfolgt die Zurückweisung der Annahme von VM II 236, p. 115,16: εἰ γὰρ ἔν τινι πέρατι νοηθείη τὸ θεῖον ...

Vgl. VM II 238, p. 116,15-17; zum gesamten Beweisgang vgl. auch L. SWEENEY,
 1992, 500; ferner E. FERGUSON, 1973, 67; J. HOCHSTAFFL, 1976, 115f; CH.

έπιθυμία und seinem Aufstieg könne der Mensch nicht gesättigt werden, so daß sein Streben in dieser Hinsicht unendlich genannt werden könne, weil es keine Grenze finde. <sup>16</sup> Aufgrund dessen bezeichnet Gregor von Nyssa Gott und Mensch als unendlich. <sup>17</sup> Zu prüfen bleibt hier allerdings, in welchem Sinne von Gott und in welchem Sinne vom Menschen die Unendlichkeit ausgesagt wird.

Um die Unendlichkeit - soweit sie Gott betrifft - zu klären, kann zunächst der Vergleich, den Gregor verwendet, ausgewertet werden. Um aber den von Gregor gewählten Vergleich nicht aus seinem Kontext zu isolieren, sind folgende zwei Überlegungen im Auge zu behalten: 1) Gregor hat das gewählte Bild genau auf seinen σκοπός abgestimmt, den er VM II 238 offenlegt: ούκοῦν δυναστεύεσθαι τὸ καλὸν ὑπὸ τοῦ ἐναντίου κατασκευάζει ὁ πέρατί τινι περιείργων τὸ θεῖον. άλλὰ μὴν τοῦτο ἄτοπον. 18 Der σκοπός besteht darin, die Unmöglichkeit aufzuweisen. daß das als »umfassend« Deklarierte (κακόν) größer sei als das Umfaßte (καλόν). 19 2) Den konkreten Beweisgang (κατασκευή) scheint Gregor im Blick auf einen konkreten Gegner durchzuführen. Die Aussagen Gregors könnten sich, wie Heine zu Recht hervorhebt<sup>20</sup>, aus einer Opposition gegen Origenes ergeben, der in De principiis zweimal auf die Frage der Unendlichkeit Gottes zu sprechen kommt. Als erstes behandelt Origenes die Schöpfung intelligibler Seiender und hebt hier hervor, daß die Macht Gottes begrenzt sein müsse. Denn nähme man an, sie wäre unbegrenzt, würde Gott sich selbst nicht verstehen können, da das Unbegrenzte seiner Natur nach unfaßbar sei.<sup>21</sup> Gregor von Nyssa stimmt vollkommen mit der letzten Aussage überein: Das Unbegrenzte ist seiner Natur nach unfaßbar. Er leugnet allerdings den ersten Teil von Origenes' Ausführungen, daß die Macht Gottes begrenzt sein müsse, was Origenes auch an anderer Stelle betont.<sup>22</sup> Obwohl eine Interpretation von Vergleichen, die ja gerade einen bestimmten Gesichtspunkt des Beweisganges besonders sinnenfällig machen sollen, immer nur mit äußerster Vorsicht

APOSTOLOPOULOS, 1986, 347.350. L.F. MATEO-SECO geht auf den Beweisgang und dessen Problematik weniger ein (L.F. MATEO-SECO, 1993, 206 Anm. 263).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. VM II 238-239, p. 116,15-23.

<sup>17</sup> Vgl. L. SWEENEY, 1992, 501.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. VM II 238, p. 116,11-13.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. VM II 237, p. 116,3-9.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 73-75.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. Origenes, Princ II 9,1, p. 400.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vgl. Origenes, Princ IV 4,8, p. 808. Rufinus versucht in seiner Übersetzung, gerade diese Passagen zu unterdrücken; sie sind aber in Justinians *Epistula ad Mennam* griechisch überliefert.

durchgeführt werden kann, soll im folgenden der von Gregor vorgelegte Vergleich auf seine philosophischen Implikationen für Gregors Auffassung von der Unendlichkeit Gottes untersucht werden.

Behält man die beiden erwähnten Aspekte im Auge, kann der von Gregor vorgelegte Vergleich in sich zweifach interpretiert werden, indem man fragt, welche philosophischen Implikationen sich ergeben, wenn für die Problematik Umfassendes - Umfaßtes ein solches Bild herangezogen wird. Die erste Möglichkeit der Interpretation ist folgende: Der Vogel (Fisch) ist ganz von der Luft (vom Wasser) umgeben.<sup>23</sup> Die Luft als das Umgebende ist größer als der Vogel, der umfaßt wird, so daß der Vogel als das Begrenzte innerhalb des Umfassenden (Luft) aufgefaßt wird. Folglich könnte Gregor das Umfassende (Luft) als das Nicht-Begrenzte (Unendliche) denken. Übertragen auf Gott als Schönes, hieße dies: Nähme man Gott als begrenzt an, müßte das ihn Umgebende (κακόν) als unbegrenzt gedacht werden, was für Gregor, wie er dies bereits im Proömium dargelegt hat, vollkommen ἄτοπον wäre.<sup>24</sup> Wenn es aber unpassend wäre, Gott als begrenzt zu denken, könnte er folglich- analog zu dem verwendeten Bild- selbst als der Umfassende gedacht werden, hätte dann aber eine innere Grenze; im Bild: die innere Grenze der Luft wäre der Vogel, Also könnte diese Art Unendlichkeit bzw. Unbegrenztheit nur in dem Sinne aufgefaßt werden, daß Gott sich ins Unendliche erstreckt und dort an kein Ende kommt. In diesem Sinne müßte das Unendliche als potentielle Unendlichkeit auch bei Gott aufgefaßt werden.

Gregor von Nyssa könnte den Vergleich mit dem Vogel und der Luft aber auch anders gemeint haben: Nimmt man etwas Begrenztes an wie den Vogel, so hat der Vogel an sich selbst eine Grenze und grenzt sich so von der ihn umgebenden Luft ab. Wo eine Grenze vorhanden ist, muß notwendig auch etwas sein, wovon es sich abgrenzt, das nicht es selbst ist. Würde man bei Gott irgendeine Grenze annehmen, müßte man auch etwas denken, was ihn notwendig umgibt. Da dies auf die Natur Gottes nicht zutreffe, könne überhaupt keine Umfassung (Gottes) angenommen werden.<sup>25</sup> Damit muß man für Gott ausschließen, daß er überhaupt begrenzt

Der Einfachheit halber führe ich die weiteren Überlegungen nur am Beispiel des Vogels durch.
 Vgl. VM II 238, p. 116,13.

Vgl. VM II 238, p. 116,13. Vgl. VM II 238, p. 116,13f.

ist.26 Insofern zeigt Gregor durch das Bild, daß dieses selbst nicht zutrifft und sich somit aufhebt.27

Diese letztgenannte Interpretation ließe sich durch zwei Stellen unterstützen: Aristoteles betont in De caelo, daß es Unsterbliches und Göttliches gebe. Hinsichtlich der Bewegung gelte: Die Bewegung des Göttlichen habe keine Grenze, sei aber die Grenze alles anderen, was sich bewegt; denn die Grenze gehöre zum Umfassenden.<sup>28</sup> Wenn Gregor also gerade ausschließt, daß es von der unbegrenzten Natur irgendeine Umfassung gibt<sup>29</sup>, negiert er jegliche Grenze und muß folglich auch die erste, oben erwähnte Deutung zurückweisen. Ferner betont Platon in der ersten Hypothesis des Parmenides, daß unter der Annahme, daß Eines ist, das Eine unendlich sein müsse, d.h. ohne Anfang, Mitte und Ende, die als Teile eines Ganzen vorgestellt werden müßten und somit das Eine als solches zerstörten. Dann könne man aber auch nicht annehmen, daß das Eine von einem anderen umgeben sei, da es dieses andere berühren, also mit ihm eine Grenze haben müßte. Ferner kann es auch nicht in sich sein, weil dann das Eine für sich selbst das Umgebende wäre. Auch dann müßte angenommen werden, daß das Eine ein Umgebendes hätte. 30 Dieser Gedanke wird bei Plotin fortgeführt, indem er betont, daß das Eine nicht begrenzt sein könne, weder im Hinblick auf sich selbst noch im Hinblick auf Anderes, weil es sonst Zweiheit wäre<sup>31</sup>; die absolute Einfachheit macht die Unendlichkeit des Einen aus. 32 Demgegenüber muß alles Seiende, das vom Einen unterschieden ist, in einem Anderen als dem Umgreifenden sein, andernfalls wäre es nirgends und folglich nichts. Der Urgrund hat aber nichts vor sich, kein Anderes, in dem er sein könnte, so daß das Eine auch nicht umgriffen werden kann.<sup>33</sup> Alles aus dem Einen Entspringende ist im Einen unentfaltet, insofern alles aus dem Einen als Grund hervorgeht. Als Grund von allem ist das Eine in allem - ist überall -, ohne mit dem jeweils Seienden identifiziert werden zu können. Als Eines ist es aber

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Vgl. L. SWEENEY, 1992, 500f.

Der Begriff »Aufhebung« kann hier in der Tat zweifach verstanden werden: Aufhebung impliziert 1) notwendig das Moment der Negation, 2) den Gedanken, daß etwas auf eine höhere Stufe gehoben wird.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. Aristoteles, De caelo 284a3-7.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. VM II 238, p. 116,13f.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. Platon, Parm 138ab; dazu R.E. HEINE, 1975, 72.

<sup>31</sup> Vgl. Plotin, Enn V 5,11,1-4.

Vgl. Plotin, Enn VI 9,6,12-57; zur Problematik der Unendlichkeit im Denken Plotins vgl. Teil III, 3.3. Vgl. Plotin, Enn V 5,9,1-11.

von allem unterschieden und nichts von allem: Das Eine ist somit überall für sich selbst<sup>34</sup>, umgreifender Urgrund, ohne dadurch begrenzt zu sein.<sup>35</sup>

Von diesen Ansätzen her scheint es nahezuliegen, daß das Bild von Vogel/Luft bzw. Fisch/Wasser sich selbst im oben angedeuteten Sinne aufhebt und für Gott jegliche Grenze ausgeschlossen ist. Dann würde Gregor auch Gottes Unendlichkeit nicht im Sinne einer potentiellen Unendlichkeit auffassen, wie dies für den unendlichen Aufstieg des Menschen zu Gott charakteristisch ist.36

Eine weitere Klärung des Sachverhalts läßt sich durch den Hoheliedkommentar Gregors beibringen. An verschiedenen Stellen bezieht sich Gregor auf die Unendlichkeit bzw. Unbegrenztheit Gottes.<sup>37</sup> In der Oratio 5 betont Gregor, daß alles Gute, das als göttliche Natur gedacht werde, ins Unendliche fortschreite.<sup>38</sup> Dieser Satz könnte, in sich betrachtet, in der Tat auf eine potentielle Unendlichkeit hindeuten. Beachtet man aber den gesamten Kontext der Stelle, so betont Gregor, daß man alles Seiende überschreiten müsse, auch den Geist (voog); dies erinnert deutlich an manche Stellen aus Platon<sup>39</sup>, Aristoteles<sup>40</sup> oder Plotin<sup>41</sup>. Weil die göttliche Natur von allem Seienden unterschieden sei, sei es auch nicht möglich, ihr irgendeinen Namen, eine Sache oder einen Gedanken beizulegen, die diese Natur umschreiben könnte – wie etwa Zeit, Ort usw. 42 Wenn man die göttliche Natur als das Gute (ἀγαθόν) betrachte, dann bestehe auch nicht die Möglichkeit, daß der Gegensatz zum Guten, die κα-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. Plotin, Enn V 5,9,18-23.

Eine ähnliche Deutung nimmt J. HALFWASSEN vor (vgl. J. HALFWASSEN, 1991, 309-320); das Problem seiner Interpretation ist jedoch, daß er nicht strikt zwischen den Ansätzen von Platon, Plotin, Speusipp und Proklos unterscheidet, sondern sie unvermittelt nebeneinanderstellt und gegenseitig interpretiert.

Vgl. zu einer ähnlichen Konzeption Iamblichs in Auseinandersetzung mit Porphyrius die aspektreichen Ausführungen von B. NASEMANN, 1991, 54-67.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. L. SWEENEY, 1992, 501.

Diese Frage wird gesondert untersucht: Teil IV.

Vgl. F. DÜNZL, 1993, 291 (zur Terminologie). An der Studie von F. DÜNZL fällt in diesem Zusammenhang auf, daß er zwar das Thema >Unendlichkeit< an manchen Stellen seiner Interpretation anschneidet, gerade aber die Implikationen des Ansatzes von Gregor kaum diskutiert (vgl. z.B. F. DÜNZL, 1993, 318-326), sich an einer Stelle sogar gegen eine einseitige philosophische Deutung wehrt (vgl. F. DÜNZL, 1993, 323). Dem kann aber m.E. nicht zugestimmt werden, da die Unendlichkeitskonzeption Gregors nicht losgelöst vom philosophischen Kontext verstehbar ist.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Cant 5, p. 157,20f.

Vgl. Platon, Resp 509b.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Vgl. Aristoteles, EE 1248a28-29; Frg. 1 ΠΕΡΙ ΕΥΧΗΣ, p. 57.

<sup>41</sup> Vgl. Plotin, Enn I 7,1,19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Vgl. Gregor, Cant 5, p. 157,14-19.

κία, in ihr vorhanden sei. <sup>43</sup> Insofern gebe es überhaupt keine Grenze<sup>44</sup>, weder zu irgendeiner Bestimmung wie Zeit oder dem, das in sich entfaltet ist und somit auseinandertritt (διάστημα)<sup>45</sup>, noch im Hinblick auf das logisch Entgegengesetzte. Durch diese Enthobenheit als Unbegrenztes sei die göttliche Natur aber auch jeglicher gedanklichen Erfassung entzogen. <sup>46</sup>

Dies wird auch nicht durch eine Stelle aus der Oratio 6 revidiert, wo es heißt, daß der gesamte Bereich des νοητόν keine Grenze habe (ἐκφεύγει τὸν ὅρον). 47 Denn es ist zu beachten, daß Gregor hier eine zusätzliche Unterscheidung trifft: Das νοητόν (der gesamte Bereich des Intelligiblen, auch des Göttlichen) sei in die ἄκτιστος und die ποιητική φύσις geteilt. Während letztere stets geschaffen werde (πάντοτε κτίζεται), sei die erstere immer das, was sie ist (ἀεὶ οὖσα ὅπερ ἐστί). 48

Damit könnte Gregor auch an dieser Stelle einen doppelten Unendlichkeitsbegriff einführen: Er unterscheidet nämlich innerhalb des gesamten Bereichs des Intelligiblen das Ungeschaffene (Gott) von dem Geschaffenen, worunter die intelligible Natur des Menschen verstanden werden könnte: Die geistige Natur des Menschen schreitet stets über sich hinaus und ist somit potentiell unendlich. Davon zu unterscheiden wäre dann das, was immer dasselbe ist, nämlich das aktuell Unendliche. Daraus ergibt sich, daß Gott als ἄκτιστον νοητόν aktuell unendlich ist, während der Mensch zwar zum Bereich der νοητά gehört, aber als κτιστὴ φύσις in seinem Streben nach Gott nur potentiell unendlich sein kann.

<sup>43</sup> Vgl. Gregor, Cant 5, p. 157,21-158,1.

<sup>44</sup> Vgl. Gregor, Cant 6, p. 179,21-180,1.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Vgl. Gregor, Cant 5, p. 157, 18; dazu R.S. BRIGHTMAN, 1973, 102f; T.P. VERGHESE, 1976, 249f: Von Gott ist jede Extension fernzuhalten, auch hinsichtlich der trinitarischen Strukturierung (vgl. Eun I 342, p. 128,20-22); διάστημα bedeutet per definitionem: begrenzt zu sein; ausführlich dazu Teil III, 4.1 b und 4.2.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Vgl. Eccl 7, p. 412,15-19. Vgl. zu diesem Gedanken J. BAYER, 1935, 39.45; D. CARABINE, 1992, 86; TH. KOBUSCH, 1993, 314.

Vgl. Gregor, Cant 6, p. 173,17f.

Vgl. Gregor, Cant 6, p. 174,1-8; dazu A.A. Mosshammer, 1988, 369f. A.A. Mosshammer betont hier aber nur, daß der gesamte Bereich des Intelligiblen unendlich sei, trifft jedoch keine weiteren Unterscheidungen.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Darin zeigt sich die εἰκών-Struktur des Menschen (vgl. An et res p. 41C), die noch gesondert untersucht werden wird (Teil III, 4.2).

# b) Die Konzeption Gregors - eine Polemik gegen Eunomius?

Was die Unendlichkeitsvorstellung in *De vita Moysis* und *Contra Eunomium* betrifft, hat vor allem Heine zu zeigen versucht, daß sich der Ansatz Gregors in VM mit dem in Eun deckt. Heine behauptet dies vor allem in Hinsicht auf das Wissen von Gottes οὐσία: Gegen Eunomius betone Gregor in VM und Eun, daß die οὐσία Gottes nicht erfaßt werden könne.<sup>1</sup> Da das Thema der Unwißbarkeit Gottes im Rahmen der Unendlichkeit in beiden Werken zentral sei und auch textlich enge Verbindungen vorhanden seien², folgert Heine, daß VM nicht etwa ein Spätwerk Gregors sei, sondern daß man VM direkt in die eunomianische Kontroverse vordatieren müsse.<sup>3</sup> In beiden Schriften fallen nach Heine folgende Übereinstimmungen auf, aus denen sich die Schlußfolgerung ergebe, daß VM wesentlich aus der Abgrenzung gegen Eunomius verstehbar sei:

»In summary, we have seen first, that Eunomius believed knowledge of God's essence to be ἐφικτή. Gregory, on this basis, charged Eunomius with thinking κατάληψις could give accurate knowledge of God. He then vigorously denies that such can be the case, asserting that neither sense perception nor reason can arrive at such knowledge. God, Gregory asserts in opposition to Eunomius' position, transcends all knowledge. The mind can progress far enough, however, to see that it cannot see what it is seeking. All human statements about God's nature must, therefore, be indefinite. We have been able to show by comparison that all of these distinctive elements of Gregory's debate with Eunomius about the essence of God are present in the De vita Moysis. They are, moreover, not only present, but they constitute the central elements of the doctrine of God in the treatise.«<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 143-158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> R.E. HEINE stellt folgende Textgruppen zusammen:

<sup>1)</sup> Eun III, VIII 1-2, p. 238,7-19 und VM II 165, p. 88,2-5;

<sup>2)</sup> Eun II 89, p. 253,14-17; Eun II 138, p. 265,26; Eun II 475, p. 364,32-365,1 und VM II 234, p. 115,3-6; VM I 7, p. 4,6-7;

<sup>3)</sup> Eun II 138-139, p. 265,26-266,6 und VM II 163, p. 87,1-9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 127-191.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> R.E. HEINE, 1975, 157f.

Diese wegen ihrer Bedeutung ausführlicher zitierte Passage von Heine bedarf jedoch einer genaueren Untersuchung, zumal man sich der These von Heine in der Forschung angeschlossen<sup>5</sup> oder wenigstens implizit die These vertreten hat, daß sich der Unendlichkeitsbegriff von *Eun* und *VM* nahezu decken, ohne daraus allerdings notwendig Schlußfolgerungen hinsichtlich der Chronologie zu ziehen<sup>6</sup>.

Gegen den Ansatz von Heine lassen sich aber Einwände erheben. Die ersten sind mehr formaler Art: Aus der Tatsache, daß in zwei Schriften die gleichen Themen verwendet werden, folgt nicht notwendig, daß beide Schriften auch der gleichen Schaffensperiode angehören<sup>7</sup>, zumal die von Heine prononciert herausgestellte Unfaßbarkeit Gottes in beiden Schriften konsequent aus der Unendlichkeit entwickelt werden kann. Außerdem ist die inhaltliche Bandbreite von VM größer, als sich dies zunächst aus einer antieunomianischen Kontroverse ableiten ließe.<sup>8</sup> Es fallen auch breite inhaltliche Übereinstimmungen zwischen De vita Moysis und In Canticum Canticorum auf, und zwar nicht nur, was die Unendlichkeit betrifft.<sup>9</sup>

Zudem sind die folgenden beiden Einwände zu bedenken:

1) In Contra Eunomium<sup>10</sup> richtet sich Gregor gegen eine Stufung der Gottheit, wie sie Eunomius vertritt. Demgegenüber spielt die Problematik einer Unterordnung des Sohnes unter den Vater, also eine Stufung innerhalb der Gottheit, in VM keine Rolle; die Konzeption des Unendlichkeitsbegriffs in VM ist in dieser Hinsicht klar von der in Eun unterschieden. Nähme man nun an, daß VM einen antieunomianischen Charakter

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. H. CROUZEL, 1978, 149-152 (Kritik an HEINE vor allem hinsichtlich der Origenes-Deutung); G.-M. DE DURAND, 1978, 450-452; D.A. SYKES, 1978, 98.
F. DÜNZL verweist zwar darauf, daß R.E. HEINE VM zurückdatiert, diskutiert jedoch dabei

die impliziten Probleme dieses Ansatzes nicht (vgl. F. DÜNZL, 1990, 381 Anm. 13).

<sup>6</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 160; W. ULLMANN, 1987, 155; A. MEREDITH, 1990, 143.

Darauf hat z.B. A. SPIRA aufmerksam gemacht (A. SPIRA, 1966, 106-114).
Es ist für Gregor geradezu charakteristisch, daß er einmal erarbeitete philosophisch-theologische Überlegungen fest in sein Gedankengebäude einbaut; dadurch wird eine Bestimmung der relativen Chronologie erschwert. Zugleich ist jedoch zu beachten, daß bei Gregor trotz der Beibehaltung von Fragestellungen besonders in der Christologie und Trinitätslehre große Wandlungen erkennbar sind (vgl. dazu R.M. HÜBNER, 1974, 27; R.J. KEES,

<sup>1995, 1).

8</sup> Vgl. Ch. Kannengiesser, 1967, 63; R.C. Gregg, 1977, 103f; M. Simonetti, 1984, XVIII-XX.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Dies führt eher zu einer zeitlichen Nähe von VM und Cant; die relative Chronologie beider Werke untereinander kann hier aber nicht behandelt werden (vgl. J.B. CAHILL, 1981, 447-460; F. DÜNZL, 1990, 371-381).

Die sprachphilosophischen Voraussetzungen der Positionen von Eunomius und Gregor untersuche ich eigens: Teil III, 4.1.

hat, ist dieser Unterschied in der Tat sehr auffällig und bedürfte einer Klärung. Diese sucht Heine darin, daß sich Gregor hier (bei der Unendlichkeitsproblematik in VM) gegen Origenes wendet, auch wenn die Debatte mit Eunomius im Hintergrund stehen könnte. 11 Hätte sich aber Gregor wirksam auch gegen Eunomius wehren wollen, wäre es zu erwarten gewesen, daß er wie in Contra Eunomium auch die Frage der Stufung im Zusammenhang mit dem Unendlichkeitsbegriff behandelt. Eine Erklärung mit einer wechselnden Gegnerschaft - Eunomius und Origenes - bedarf jedoch selbst noch einmal einer Begründung.

- 2) Es lassen sich für alle Themen, die Heine für eine Nähe von VM zu Eun anführt, ebenso enge Parallelen zwischen VM und Cant aufzeigen:
- der Begriff ἀνέφικτος 12;
- weder sinnliche Wahrnehmung noch die Tätigkeit des voug können Gott erreichen: Gott übersteigt jegliche Erfassung<sup>13</sup>:
- Sehen Gottes als Nicht-Sehen; Thema: Licht und Nacht (Dunkelheit)<sup>14</sup>;
- Unendlichkeit Gottes<sup>15</sup>.

Wenn diese engen Anknüpfungspunkte von VM und Cant vorhanden sind und man zusätzlich die Parallelen von VM und Eun hinzunimmt, bleiben lediglich vier Möglichkeiten der Erklärung für das Verhältnis der drei Schriften:

- 1) VM und Cant gehören in die eunomianische Kontroverse;
- 2) VM gehört in diese Kontroverse und Cant greift später unpolemisch die Themen von Eun/VM auf;
- 3) Cant gehört in diese Kontroverse und VM greift später unpolemisch die Themen von Eun/Cant auf;
- 4) weder VM noch Cant gehören in diese Kontroverse und beide führen die bereits in der eunomianischen Kontroverse erarbeiteten Themen unpolemisch weiter.

Die Möglichkeiten (1) und (3) scheitern m.E. an dem exegetischen Charakter von Cant und der Themenfülle, die sich nicht auf eine Auseinan-

Vgl. R.E. HEINE, 1975, 75 unter Hinweis auf E. MÜHLENBERG, 1966, 102f.110.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. Cant 11, p. 339,18; Cant 12, p. 359,2; Cant 12, p. 362,19; Cant 12, p. 367,13; Cant 12, p. 369,18; dazu F. DÜNZL, 1993, 291.

Vgl. Cant 3, p. 87,2-5; Cant 6, p. 181,19-182,1; Cant 11, p. 323,3-9; Cant 11, p. 325,21-326,5; dazu D. CARABINE, 1992, 97; F. DÜNZL, 1993, 295.297.300.303-305. Das Thema wird in Cant auch mit der Tugend verbunden: vgl. F. DÜNZL, 1993, 306.308.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Cant 3, p. 90,12-16; Cant 6, p. 181,4-8; Cant 10, p. 309,5-9; Cant 12, p. 356,12-16;

dazu W. BEIERWALTES, 1988, 39 Anm. 80; D. CARABINE, 1992, 90; F. DÜNZL, 1993, 319.

Vgl. Cant 5, p. 157,16-158,12; Cant 6, p. 174,1-8; Cant 6, p. 179,21-180,1; zu weiteren Stellen vgl. F. DÜNZL, 1993, 291.

dersetzung mit Eunomius reduzieren läßt. 16 Bei Möglichkeit (2) müßte genauso wie in dem Fall, daß man nur Eun und VM betrachtet und deren Übereinstimmungen klären will, die Weitergabe oder Wiederaufnahme von Themen plausibel gemacht werden, die bei einem Vergleich von Eun und VM dazu geführt haben, VM chronologisch vorzudatieren. Wenn die Chronologie aber für Cant — aufgrund derselben Sachlage wie bei VM — nicht geändert zu werden braucht, obwohl dieselben Themen auftauchen, ist der methodische Schritt nicht einsichtig zu machen, warum VM chronologisch in die Nähe zu Eun gerückt werden soll, nicht aber Cant. Insgesamt gesehen, sind daher die Möglichkeiten (1), (2) und (3) nicht zwingend, so daß (4) durchaus wahrscheinlich ist, wenn man die inhaltlichen Unterschiede von Eun und VM beachtet, soweit sie die Unendlichkeitskonzeption betreffen. Somit gibt es gute Gründe, VM nicht aus einer direkten Gegnerschaft zu Eunomius zu begreifen. 17

F. DÜNZL geht immerhin so weit zu sagen, daß in Cant noch die Frontstellungen gegen Eunomius spürbar seien (vgl. F. DÜNZL, 1993, 295 Anm. 25; 313.327).
So auch L.F. MATEO-SECO, 1993, 21f.

### 3. ERGEBNIS

Der Unendlichkeitsbegriff, den Gregor von Nyssa verwendet, weist in verschiedenen Schriften unterschiedliche Schattierungen auf. In der bisherigen Forschung wurden diese Unterschiede allerdings weniger beachtet. Es wurde sogar versucht, aufgrund von Ähnlichkeiten die Schrift De vita Moysis (VM) zeitlich an Contra Eunomium (Eun) heranzurücken und so VM aus einem polemischen Kontext heraus zu verstehen. Die verschiedenen Entwürfe müssen jedoch — methodisch gesehen — gesondert behandelt werden, um von da aus entscheiden zu können, ob VM wirklich in die Nähe zu Eun gerückt werden darf.

In Contra Eunomium hat Gregor von Nyssa, wie in der Forschung herausgearbeitet wurde, für die Unendlichkeit Gottes zwei Beweise durchgeführt, einen aus der Unwandelbarkeit und einen aus der Einheit Gottes. Die erneute, hier vorgelegte Untersuchung beider Beweise hat jedoch ergeben, daß ihr Ziel vor allem darin besteht, gegen Eunomius ein Mehr oder Weniger, somit eine Stufung, bei Gott auszuschließen. Die Unendlichkeit wird von Gregor von Nyssa eingeführt, um Eunomius den Boden für seine Argumentation zu entziehen, nach der das Wesen Gottes vollkommen durch seine άγεννησία ausdrückbar sei. Wenn nur »der« Gott ungezeugt sein kann, der Sohn aber gezeugt ist, dann besteht nach Eunomius zwischen beiden eine Wesensdifferenz. Die Annahme der Ungezeugtheit gewinnt Eunomius durch eine Argumentation, die hinsichtlich des Früher- und Später-Seins an neuplatonische Philosopheme erinnert; dies gilt in gleicher Weise für die Aussage, daß die Agennesie keine Privation sein solle. Ansätze für ein genaueres Verständnis der Trennung von ούσία und ένέργεια bei Eunomius lassen sich vor allem in der theologischen Tradition, aber in mancher Hinsicht auch aus der philosophischen Diskussion bei Plotin oder Iamblich finden.

Auf diesen Ansatz reagiert Gregor von Nyssa mit den beiden Beweisgängen in *Contra Eunomium*; daneben verwendet Gregor aber auch einen Unendlichkeitsbegriff (in *Contra Eunomium III*), bei dem die Unendlichkeit auch auf das Wesen Gottes anwendbar ist. Zudem zeigte sich, daß mit der Unendlichkeit Gottes bei Gregor auch die Unfaßbarkeit Gottes eng verbunden ist; die Unendlichkeit ist streng apophatisch aufzufassen.

Gegenüber Contra Eunomium spielt die Frage eines Mehr oder Weniger bei Gott in De vita Moysis keine Rolle mehr. Entscheidend ist in diesem Zusammenhang der unterschiedliche  $\sigma\kappa\sigma\pi\delta\varsigma^1$  der beiden Werke: In

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für die Einordnung dieses Gedankens vgl. A. SPIRA, 1966, 106-114.

Contra Eunomium versucht Gregor von Nyssa eine Stufung der Gottheit in Sinne des Eunomius abzuwehren; in De vita Moysis betont er die Unendlichkeit Gottes u.a., um ein unendliches Fortschreiten in der Tugend aufweisen zu können. In diesem Zusammenhang legte sich als Deutung der Unendlichkeit in De vita Movsis vor allem der Sinn einer aktuellen Unendlichkeit nahe. Gregor von Nyssa führt dazu einen Vergleich mit dem Fisch und dem Vogel an, die ganz vom Wasser oder der Luft umgeben sind: Das Bild hebt sich selbst auf<sup>2</sup>, so daß von Gott jegliche Begrenzung ausgeschlossen ist. Ein Vergleich mit In Canticum Canticorum hat sodann ergeben, daß die These, VM gehöre in die Nähe zu Eun, zumindest anfechtbar ist. Die Differenzen von VM und Eun hinsichtlich des Unendlichkeitsbegriffes legen vielmehr nahe, daß VM nicht notwendig aus einer direkten Konfrontation mit der eunomianischen Theologie entstanden und von daher erklärbar ist. Die Nähe zu Cant läßt eher vermuten, daß VM nach wie vor als Spätwerk Gregors eingestuft werden kann, ohne daß hier die relative Chronologie von VM und Cant entschieden ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu diesem Gedanken vgl. Teil III, 2.2 a.

# 3. KAPITEL

# DIE PHILOSOPHISCHEN IMPLIKATIONEN DER UNENDLICHKEITSKONZEPTION GREGORS

Die Analyse des Unendlichkeitsbegriffes bei Gregor von Nyssa hat an mancher Stelle Anklänge an die philosophische Tradition gezeigt. Mühlenberg hat versucht, pointiert aufzuweisen, daß zwischen Gregor und der Philosophie ein klarer Unterschied besteht, so vor allem im Hinblick auf Platon, Aristoteles und den Neuplatonismus in der Form Plotins. Von daher scheint ein erneuter Blick auf diese Tradition sinnvoll, um den Ansatz Gregors kritisch zu würdigen.

# 1. PLATON

Aristoteles betont, daß die Pythagoreer und Platon im Gegensatz zu den alten Physiologen das ansipov nicht als ein Attribut an etwas aufgefaßt hätten, als ein συμβεβηκός τινι έτέρω, sondern für sich selbst (καθ΄ αὐτό) als eine οὐσία.<sup>2</sup> Der Unterschied zwischen den Pythagoreern und Platon besteht aber nach Aristoteles darin, daß Platon das aneipov nicht nur im Körperlichen annehme, sondern auch bei den Ideen.<sup>3</sup> Er kenne zwei ἄπειρα, das Große und das Kleine.<sup>4</sup> Alles sei grenzenlos/unbegrenzt durch Hinzufügung (πρόσθεσις), Teilung (διαίρεσις) oder durch beides.<sup>5</sup> Diesen Gedanken erläutert Themistius näher, der zu dieser Stelle ausführt: Durch Hinzufügung sei z.B. die Zahl unbegrenzt, indem man zu einer bestimmten Zahl stets etwas hinzunehmen könne, ohne an ein Ende zu gelangen; der Teilung nach sei z.B. das Kontinuum unbegrenzt, da man dieses immer weiter aufspalten könne; als Beispiel für den dritten Bereich (Hinzufügung und Teilung) kann man nach Themistius an etwas denken, das zerschnitten wird: Dem einen wird ständig etwas hinzugefügt, dem anderen ständig etwas entzogen, so daß dieses Dritte unbegrenzt ist sowohl hinsichtlich der Hinzufügung als auch hinsichtlich der Teilung.<sup>6</sup> In diesem aristotelischen Kontext ist es in der Tat sinnvoll, von dem Großen und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 29-58.82-88.174-178; so auch J. HOCHSTAFFL, 1976, 109f.

Vgl. Aristoteles, Phys 203a1-6.

Phys 203a6-8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 203a6-8.

Vgl. Aristoteles, Phys 203a15f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 204a6f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Themistius, In Arist Phys 204a3, p. 83,5-91,9; zum Gesamten vgl. J. STENZEL, 1933, 61-63.

Kleinen als dem Unbegrenzten zu sprechen, sofern man an Hinzufügung und Teilung denkt.

Es bleibt aber des weiteren zu untersuchen, inwiefern sich eine solche Konzeption aus den platonischen Dialogen ergibt, wenn man von der schwer zu rekonstruierenden, sog. >Ungeschriebenen Lehre< mit den beiden Prinzipien εν und άφριστος δυάς an dieser Stelle einmal absieht.<sup>7</sup> Dabei wäre nämlich zu prüfen, ob sich hinsichtlich der Begriffe Grenze und Grenzenlosigkeit für das Eine und die Unbestimmte Zweiheit auch eine stringente Verbindung zu den Spätdialogen Parmenides und Philebos ziehen läßt und wie die in den Dialogen getroffenen Bestimmungen in der Brechung hauptsächlich aristotelischer Konvenienz durchscheinen und sich so rekonstruieren lassen.<sup>8</sup> Es sollen deshalb im folgenden vor allem der Parmenides und Philebos untersucht werden, um von hier aus zu bestimmen, inwiefern Berührungspunkte oder Divergenzen zwischen Platon und Gregor von Nyssa bestehen.9

#### »Parmenides«

In der ersten Hypothesis des platonischen Parmenides<sup>10</sup> geht Platon von der Annahme aus: >wenn Eines ist< und untersucht dabei die Frage, was sich für dieses Eine dann ergibt, wenn Eines ist<sup>11</sup> und wenn Eines ist<sup>12</sup>. Wenn Eines ist, dann folgt, daß das Eine auch nicht Vieles ist. Wenn es nicht Vieles ist, dann ist das Eine notwendig ohne Teile. Wird nun Ganz-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. Aristoteles, Met 987a29-988a17. Die Unbestimmte Zweiheit ist vor allem das, woraufhin das Eine wirkt und es bestimmt; vgl. dazu J. STENZEL, 1933, 170f (Bezug vor allem auf Alexander von Aphrodisias); J. DILLON, 1977, 3f; ausführlich dazu M. HOFFMANN, 1993, 45-56.

Zum Problem W. BEIERWALTES, 1989, 24-26 in Auseinandersetzung mit dem Ansatz von C.J. DE VOGEL: M. HOFFMANN, 1993, 45-56 mit weiterführender Literatur (M. HOFFMANN stellt dabei z.B. auch die Divergenzen der Ungeschriebenen Lehre und des Philebos hinsichtlich des ἄπειρον heraus: M. HOFFMANN, 1993, 47f); außerdem R. FER-BER<sub>b</sub> 1991.

R.E. HEINE (vgl. R.E. HEINE, 1975) geht auf diesen Vergleich nicht gesondert ein; C.W. MACLEOD betont, daß die zentralen Stellen, auf die sich die antiken Philosophen und Theologen bezogen, Parm 137 d und Leg 716 c sind (vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 188), Vor allem die letzte Stelle wird im Gedanken des >ungemessenen Maßes< aufgegriffen: vgl. Philon von Alexandrien, Sacr 59, p. 226,1-7; Origenes, Princ III 5,2, p. 624; Plotin, Enn V 5,4,13-14; Proklos, In Parm 1118,9-19.

Die Fragen, wie die Hypotheseneinteilung vorzunehmen ist und wie die Durchführung der Hypothesen dem Programm des Parmenides entspricht, kann hier nicht erörtert werden (vgl. z.B. G. REALE, 1993, 310-313; auf dessen Ansatz kann hier jedoch nicht eingegangen werden).

11 Vgl. Platon, Parm 137c.
12 Vgl. Platon, Parm 142b.

heit bestimmt als >es fehlt kein Teil<, dann folgt daraus, daß das Eine nicht ganz sein kann<sup>13</sup>; wäre es nämlich ganz, müßte man annehmen, daß ihm kein Teil fehle; wenn dem Einen aber kein Teil fehlt, impliziert dies, daß das Eine aus Teilen bestehen müßte, somit eine Vielheit und folglich keine Einheit mehr wäre.

Wenn das Eine aber ohne Teile und, so verstanden, nicht ganz ist, kann es auch keinen Anfang, kein Ende und keine Mitte haben, da dies Teile oder Momente wären. Anfang und Ende sind Grenzen; kommen dem Einen aber Anfang und Ende als Grenzen nicht zu, dann ist das Eine unbegrenzt (ἄπειρον).14

Diese >Bestimmung < des Einen bedarf iedoch einer weiteren Klärung. Zu Recht hebt Hägler hervor, daß das ¿στιν in dem Satz >wenn Eines ist < nicht im Sinne einer Existenzbehauptung verstanden werden kann. 15 Der Satz >wenn Eines ist < läßt sich auch kaum im Sinne einer Definition deuten<sup>16</sup>, wonach Platon in Parm 137c vom absoluten Einen spreche, während in Parm 142b ein bestimmtes Eines intendiert sei. Nach dem Methodenabschnitt des Dialogs sowie Parm 142b; 155e; 166c ergibt sich, daß vom selben Gegenstand die Rede ist; zudem folgt aus den Bestimmungen >... nicht vieles < und >... kein Ganzes/keine Teile < nicht notwendig, daß Platon bzw. die Gesprächspartner des platonischen Parmenides sich hier mit dem absolut Einen beschäftigen. 17 Daß das Eine nicht Vieles ist, muß bedeuten, daß es in keiner Weise Vieles ist. 18 Das Einssein des Einen wird dann so ausgelegt, daß jede andere Bestimmtheit als damit unverträglich erscheint<sup>19</sup>: Dies trifft auf Teile und Ganzes ebenso zu wie auf die Momente Anfang, Mitte und Ende resp. Grenze. Damit muß auch nicht notwendig daran gedacht sein, daß mit dem Ausschluß von Teil/Ganzes und Grenze (Anfang/Ende) von dem Einen im Sinne eines Gegenstandes oder

<sup>13</sup> Vgl. Platon, Parm 137cd.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Platon, Parm 137d; dies braucht jedoch nicht als »highly artificial« (G. RYLE, 1965, 122) abgetan zu werden.

Knapp dazu auch E. MÜHLENBERG, 1966, 30f; M.H. MILLER, 1986, 81; J. HALFWASSEN, 1991, 309f. Die weiteren Ausführungen von J. HALFWASSEN beschäftigen sich nicht mehr mit Platon selbst, sondern mit den Deutungen von Speusipp, Plotin und Proklos (vgl. J. HALFWASSEN, 1991, 310-312). Damit gehen die klaren Konturen der unterschiedlichen Ansätze verloren.

Vgl. R.-P. HÄGLER, 1983, 111-120 (auch zur Frage der Kopula).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> So z.B. F.M. CORNFORD, 1958, 114.

Vgl. R.-P. HÄGLER, 1983, 124-127; so auch M. MIGLIORI, 1990, 201.

Vgl. R.-P. HÄGLER, 1983, 127; dies geht wesentlich über den Ansatz von S.-J. KIM hinaus, der hier lediglich davon spricht, das Eine und das Viele seien Korrelatbegriffe (vgl. S.-J. Kim, 1989, 67).

19 Vgl. R.-P. Hägler, 1983, 129.

im Horizont der Dinglichkeit gesprochen wird<sup>20</sup>, sondern der Ausschluß dieser Bestimmungen und die negative Ausgrenzung als  $\tilde{\alpha}\pi\epsilon\iota\rho o\nu$  kann als eine logische Konsequenz des Satzes >wenn Eines ist < (unter der Hinsicht des Einsseins) gedacht werden.<sup>21</sup>

Betrachtet man aber den zweiten >Gang< der Hypothesis<sup>22</sup>, so wird — prima facie— ein Zugang zur Hypothesis >wenn Eines ist< nicht etwa dadurch gesucht, daß ein konkret seiendes Eines vom absoluten Einen unterschieden wird, sondern daß sich der Blickwinkel, platonisch das κατά τι, auf die Hypothesis ändert<sup>23</sup>: wenn Eines ist. Platon behandelt die Hypothesis unter dem Aspekt der Teilhabe, insofern Eines und >ist< sozusagen auseinandertreten. Geht man von der Annahme aus, daß Platon auch an dieser Stelle die Ideenproblematik behandelt, dann müßte mit dem Begriff >Teilhabe< ein Verhältnis beschrieben sein, das für die Ideen untereinander gilt, während in den früheren Dialogen mit dem Teilhabegedanken das Verhältnis von Einzelding zur Idee dargestellt wurde. Hägler weist aber zu Recht darauf hin, daß diese Konzeption der Teilhabe der Ideen untereinander von den Spätdialogen abgedeckt ist, etwa dem Sophistes<sup>24</sup>. Der gesamte Gang >wenn Eines ist< kann wohl im Sinne

MÜHLENBERG erklärt diesen Sachverhalt vor allem so, daß Platon hier das Unbegrenzte als Unbestimmtes, vor allem als räumlich Unbestimmtes auffaßt; MÜHLENBERG deutet dies hauptsächlich aus der Gesprächssituation, nämlich daß der historische Parmenides angesprochen sei (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 31), der sich das Sein als Kugel (eigentlich Spielball) vorgestellt habe (Frg B 8,43); als Kugel ist das Sein jedoch begrenzt (Frg B 8,31). Zum Problem einer damit verbundenen räumlichen Vorstellung und dem pythagoreischen Kontext vgl. E. HETISCH, 1974, 175f; U. HÖLSCHER, 1986, 100-102; dazu auch Philolaus bei Stobaeus (Frg B 5) und Aëtius (Frg A 16; ferner Herakleides Pontikus Frg. 104-108, p. 35f): vgl. dazu F. WEHRLI, 1969, 95-97.

Interessant ist bei Parmenides vor allem, daß dieser für das Sein die Ganzheit beansprucht (Frg B 8,33), was aber im platonischen *Parmenides* für das Eine gerade ausgeschlossen wird.

<sup>20</sup> So H.G. ZEKL, 1971, 19f.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. M. MIGLIORI, 1990, 201 Anm. 7.

wird.

22 Platon hebt deutlich hervor, daß die Gesprächspartner wieder an den Anfang der Hypothesis zurückgehen: Βούλει οὖν ἐπὶ τὴν ὑπόθεσιν πάλιν ἐξ ἀρχῆς ἐπανέλθωμεν (Parm 142b).

Vgl. zu diesem Gang auch einführend: E. MÜHLENBERG, 1966, 32f; M.H. MILLER, 1986, 83; S.-J. KIM, 1989, 70f; M. MIGLIORI, 1990, 223-240.

Vgl. R.-P. HÄGLER, 1983, 138f.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. bes. Soph 256a-e; dazu R.-P. HÄGLER, 1983, 140-142. Dann sind aber auch die kritischen Einwände von H.G. ZEKL hinfällig, es handle sich hier um eine Setzung von Sein und der Ausgangspunkt sei nicht Eines (vgl. H.G. ZEKL, 1971, 49-51).

Zugleich führt Platon hier eine semantische Prämisse ein: Wenn Sein und Eins dasselbe wären, müßte es heißen: Eins Eins (Parm 142c); die Voraussetzung einer solchen Redeweise ist, daß der Subjekts- und der Prädikatsausdruck jeweils dieselbe semantische Funktion ausüben, nämlich Gegenstände zu bezeichnen (referentielle Funktion), was aber weder dem Sophistes (Soph 261d-262e) noch dem Kratylos (Krat 431b) entspricht; eine an-

Platons als  $\tilde{\epsilon}v \, \tilde{\sigma}v^{25}$  wiedergegeben werden: Jeder der Teile des seienden Einen ist ein Teil und ist ein Teil, so daß von hier aus eine Teilungsoperation stattfinden kann und so eine unbegrenzte Menge (ἄπειρον πλῆθος)<sup>26</sup> entsteht.27

Vergleicht man die erste Hypothesis des platonischen Parmenides, die der Frage nachgeht »wenn Eines ist, was folgt dann für das Eine?«, mit der Konzeption der Unendlichkeit Gottes, wie sie Gregor von Nyssa entwickelt hat, dann fallen in der Tat markante Unterschiede auf, und zwar nicht nur hinsichtlich der Bestimmung des Unbegrenzten als eines Unbestimmten.<sup>28</sup> Betrachtet man die erste Hypothesis unter der Hinsicht des Einsseins, so ist nicht intendiert, daß darunter das absolute Eine zu verstehen ist; das Eine als das Nicht-Viele ist in keiner Weise Vieles. Es besteht hier ein klarer Unterschied zu Gregor, der in Contra Eunomium zu zeigen versuchte, daß die Einheit Gottes auch dann gewahrt bleibt, wenn von Vater, Sohn und Geist, also einer Vielheit, die Rede ist. Legt man die Annahme >wenn Eines ist < für die erste Hypothesis zugrunde, so müßte Gregor - unter der Voraussetzung, er greife auf diesen Ansatz zurück bei der Annahme, Gott sei das wahrhafte Sein, notwendig zu der Schlußfolgerung kommen, daß Gott unendlich teilbar ist und die Teilungsoperation zu einer unbegrenzten Menge führt. Es zeigt sich somit, daß Gregors Ansatz klar von der platonischen Konzeption im Parmenides unterschieden ist.

nehmbare Lösung stellt der Vorschlag von HÄGLER dar, die Basis im Parmenides sei wohl, daß unter der Annahme einer solchen Semantik argumentiert werden könnte (vgl. R.-P. HÄGLER, 1983, 145f).

25 Vgl. Parm 142d.

- 26 Vgl. Parm 143a.
- 27 R.-P. HÄGLER weist hier über H.G. ZEKL hinaus (vgl. H.G. Zekl, 1971, 51) zu Recht darauf hin, daß sich aus der Teilungsoperation zunächst lediglich folgern läßt, daß die Menge, die bei dem Teilungsprozeß gebildet wird, unbegrenzt ist; Platon folgert aber daraus, daß das Seiende unbegrenzt ist (Parm 143a). Dieser Schluß ist aber nur dann möglich, wenn alternativ eine der beiden Annahmen zugrundegelegt wird:
- (1) Für alle x, alle y: wenn x an y teilhat, dann ist x Teil von y.
- (2) Für alle x, alle y: wenn x an y teilhat, dann ist ein Teil von y in x enthalten (vgl. R.-P. HÄGLER, 1983, 153).

Auf die weiteren Ausführungen zur Zahl kann in diesem Zusammenhang verzichtet werden, da sie für einen Vergleich von Platon und Gregor kaum ausgewertet werden können. E. MÜHLENBERG verweist zusätzlich auf den Sophistes, vor allem auf die μέγιστα γένη, wonach Seiendes als es selbst zugleich verschieden von allem anderen, nach E. MÜHLEN-BERG dann auch unbegrenzt hinsichtlich der Zahl ist (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 35-37). Dieser Gedanke soll aber nicht weiterverfolgt werden, insofern die Unbegrenztheit hier nicht die zentrale Rolle spielt; zur Interpretation der μέγιστα γένη vgl. vor allem W. BEI-ERWALTES, 1980, 19-23.

<sup>28</sup> Dies ist der Schwerpunkt, den E. MÜHLENBERG hervorhebt (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 33; so auch CH, KANNENGIESSER, 1967, 56).

#### »Philebos«

Im Philebos begegnet der Begriff ἄπειρον vor allem im Zusammenhang mit πέρας sowie im Rahmen der Behandlung der vier γένη. <sup>29</sup> Die Gegenüberstellung und die Verhältnisbestimmung von πέρας und ἄπειρον hat ihren Ursprung — wenn auch nicht ausschließlich<sup>30</sup> — in der pythagoreischen Philosophie, wonach πέρας die Ursache von positiven, das ἄπειρον von negativen Qualitäten ist<sup>31</sup>; πέρας verleihe jedem Seienden eine abgegrenzte und abgrenzende<sup>32</sup> Gestalt, so daß es bestimmbar, definierbar und denkbar wird<sup>33</sup>. Von Platon wurden diese Ansätze aufgegriffen und im Dienste der eigenen Philosophie weiter entfaltet. <sup>34</sup>

Sieht man einmal von den Beispielen (Buchstaben, Töne, Rhythmen)<sup>35</sup> und deren Problemen ab, so zeigt sich, daß Platon bei der Behandlung der vier γένη zunächst das ἄπειρον gesondert anführt und sogar von der φύσις τοῦ ἀπείρου spricht.<sup>36</sup> Die verschiedenen ἄπειρα, die Platon erwähnt, wie z.B. wärmer/kälter, mehr/weniger usw.<sup>37</sup>, schließen nach ihm eine bestimmte Quantität (ποσόν) aus<sup>38</sup> und sind in steter Bewegung.<sup>39</sup> Dies muß allerdings nicht bedeuten, daß das ἄπειρον ausschließlich eine quantitative Unbestimmtheit ist. Zu Recht hebt Hoffmann hervor, daß das ἄπειρον in der Tat etwas bewirken kann.<sup>40</sup> Außerdem ist zu beachten, daß die ἄπειρα als Gegensatzpaare relational-komparativisch aufeinander

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. Phileb 16c-18d; 23c-26d.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. H. SCHMITZ, 1988, 53-59; E.E. BENITEZ, 1989, 51-53; A.W. MOORE, 1991, 26f.

<sup>31</sup> Vgl. Aristoteles, Met 986a22-987a28.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Zur aktiven Bedeutung vgl. Philolaus, Frg B 1 und Frg B 6.

<sup>33</sup> Vgl. Philolaus, Frg B 2.

Zur Frage insgesamt: vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 51 Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. C.J. DE VOGEL, 1959, 27; W. BEIERWALTES, 1979, 51 Anm. 2; G. LÖHR, 1990, 135.

Zur Frage der Gegensätze vgl. auch J. WHITTAKER, 1984, XI 77-83. Zu den verschiedenen Ansätzen von H. JACKSON, L. ROBIN und A.E. TAYLOR vgl. L. SWEENEY, 1992, 85-89.107-109.124.126.130. Das Problem der eigenen Interpretation von L. SWEENEY (vgl. L. SWEENEY, 1992, 29-68) besteht vor allem darin, daß er die Frage der αίτία und Teilhabe untersucht, dabei allerdings der Konzeption des ἄπειρον kaum Raum schenkt.

<sup>35</sup> Vgl. Phileb 17a-e; dazu M. HOFFMANN, 1993, 78-85.

<sup>36</sup> Vgl. Phileb 24e.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Die vollständige Liste mit den entsprechenden Nachweisen findet sich bei E.E. BE-NITEZ, 1989, 71.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Vgl. H.-G. GADAMER, 1983, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. Phileb 24cd.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Vgl. z.B. Phileb 24 c; dazu M. HOFFMANN, 1993, 25f.

bezogen sind.<sup>41</sup> Indem z.B. das Mehr und Weniger ständig zu- und abnehmen, gelangen sie von sich aus an keine Grenze, so daß- in Verbindung mit dem Timaios<sup>42</sup> – mit guten Gründen angenommen werden kann. daß die Gegensatzpaare im Philebos ein Kontinuum beschreiben, aus dem heraus die sinnlichen Dinge geformt werden, indem das πέρας sie begrenzt und bestimmt<sup>43</sup>, ohne daß das ἄπειρον vom sinnlich Phänomenalen getrennt wäre.44 Insofern käme den äneipa die Unbestimmtheit zu, die erst durch die begrenzende Funktion des πέρας zu einem abgegrenzten Quantitativen (ποσόν) wird. 45 »Seiendes ist eigentlich, sofern es in seinem Sein, als durch Bestimmendes bestimmtes Unbestimmtes, verstanden ist.«46

Auch wenn im Rahmen dieser Abhandlung viele Schattierungen des Ansatzes im Philebos beiseite gelassen werden müssen, wird deutlich, daß diese Konzeption auf die Bestimmung der Unendlichkeit Gottes bei Gregor von Nyssa keinerlei Einfluß ausgeübt haben kann.<sup>47</sup> Denn Platon behandelt das ἄπειρον im Zusammenhang mit den anderen γένη, was in dieser Form bei Gregor nicht zu finden ist. Insgesamt läßt sich also feststellen, daß sich Gregor klar von Platon unterscheidet und somit in dieser Hinsicht einen eigenen Ansatz vertritt.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Vgl. C.J. DE VOGEL, 1959, 21; E.E. BENITEZ, 1989, 69; G. LÖHR, 1990, 228; ähnlich auch G. REALE, 1993, 418.

Dieser Aspekt wird besonders von H.-G. GADAMER und M. HOFFMANN hervorgehoben (vgl. H.-G. GADAMER, 1983, 105; M. HOFFMANN, 1993, 23).

42 Vgl. Tim 53ab: Hier werden die vorkosmischen Elemente behandelt. Weitere Hin-

weise auf den Timaios bei M. HOFFMANN, 1993, 21f (dabei hebt M. HOFFMANN zu Recht hervor, daß hier nicht an eine Identifikation der χώρα im Timaios und des ἄπειρον im Philebos zu denken ist; anders G. REALE, 1993, 419).

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Vgl. E.E. BENITEZ, 1989, 72-76; G. LÖHR, 1990, 229.242.

So zu Recht M. HOFFMANN, 1993, 20 (mit weiterer Lit.); anders G. REALE, der das απειρον im Sinne der Einheit als Prinzip (absolutes Eines) versteht (vgl. G. REALE, 1993, 418,421).

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Die Probleme, die sich vor allem bei der Bestimmung von πέρας ergeben, können hier nicht angeführt werden: dazu ausführlich M. HOFFMANN, 1993, 32-42.

 <sup>46</sup> H.-G. GADAMER, 1983, 107.
 47 So auch E. MÜHLENBERG, 19 So auch E. MÜHLENBERG, 1966, 38f. Ob man allerdings - unter Berufung auf Phileb 65a - davon sprechen kann, daß das Unendliche ein Merkmal der Immanenz ist, von wo aus man sich zur Transzendenz erheben soll (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 42), ist im Rahmen der dort geführten Lustdiskussion doch fraglich.

## 2. ARISTOTELES

Anders als bei dem Vergleich von Platon und Gregor von Nyssa wird in der Forschung das Verhältnis Gregors zu Aristoteles kontrovers diskutiert: Während vor allem Mühlenberg zu zeigen versucht, daß Gregor von Nyssa mit seinem Unendlichkeitsbegriff die aristotelische Logik hauptsächlich hinsichtlich des regressus in infinitum zu überwinden trachtete<sup>1</sup>, ist nach Heine eher an eine Auseinandersetzung zwischen Gregor und Origenes zu denken.<sup>2</sup> Davon deutlich unterschieden ist die Position von Ullmann, der glaubt, daß Gregor den aristotelischen Begriff des potentiell Unendlichen verwende und seine Theologie auf der aristotelischen Logik basiere.<sup>3</sup> Aufgrund der verschiedenen Positionen in der Forschung ist hier ein genauerer Blick auf Aristoteles notwendig, um den Ansatz Gregors deutlicher einordnen zu können.

An einer zentralen Stelle in der *Physik* trifft Aristoteles eine für das Verständnis des  $\delta\pi\epsilon\iota\rho o\nu$  wesentliche Unterscheidung. Von der syntaktischen Struktur des Textes her  $(\mu \dot{\epsilon} \nu ... \delta \dot{\epsilon})^4$  ist hier eher an eine Zweiteilung als an eine Vier- oder Dreiteilung zu denken<sup>5</sup>:

- »Zuerst muß also unterschieden werden, auf wieviele Weise der Begriff >unendlich/unbegrenzt< ausgesagt wird.
  - 1) Die erste Art ist offensichtlich die, bei der ein Durchschreiten deshalb unmöglich ist, weil man es von Natur aus nicht >durchschreiten < kann, so wie z.B. die Stimme unsichtbar ist;
  - 2) Anders liegt hingegen der Fall bei dem, was zwar eine Durchgangsmöglichkeit hat, aber kein Ende; [hierbei sind zwei Fälle zu unterscheiden]:
    - (a) entweder, was nur mit Mühe (durchschritten werden kann)
    - (b) oder das, was obwohl es von Natur aus eine solche haben sollte, keine Durchgangsmöglichkeit bzw. keine Grenze hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 165-169; dazu auch CH. KANNENGIESSER, 1967, 57f; J. HOCHSTAFFL, 1976, 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. W. ULLMANN, 1987, 156.

Diese These wird unten gesondert hinterfragt werden.

Vgl. Aristoteles, Phys 204a3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zu den verschiedenen Ansätzen der Einteilung vgl. L. SWEENEY, 1992, 145f.

Ferner<sup>6</sup> ist alles unbegrenzt

- (a) entweder im Hinblick auf eine Hinzufügung
- (b) oder im Hinblick auf eine Teilung
- (c) oder im Hinblick auf beides.«

πρώτον οὖν διοριστέον ποσαχώς λέγεται τὸ ἄπειρον.

- 1) ἔνα μὲν δὴ τρόπον τὸ ἀδύνατον διελθεῖν τῷ μὴ πεφυκέναι διιέναι, ώσπερ ή φωνή άόρατος.
- 2) ἄλλως δὲ τὸ διέξοδον ἔχον ἀτελεύτητον,
  - (a) η ο μόγις,
  - (b) η ο πεφυκός έχειν μη έχει διέξοδον η πέρας.

έτι ἄπειρον ἄπαν

- (a) η κατά πρόσθεσιν
- (b) η κατά διαίρεσιν
- (c) η άμφοτέρως.7

Wenn diese Unterteilung zutrifft, unterscheidet Aristoteles hier zunächst zwei Arten von Unendlichem, nämlich das, was seiner Natur nach undurchschreitbar ist (1), und das, was zwar seiner Natur nach durchschritten werden könnte, bei dem man aber an kein Ende gelangt (2).8 Im zweiten Fall könnte man entweder davon sprechen, daß z.B. eine Reise unendlich genannt wird (a), oder davon, daß ein Prozeß aktuell nie an ein Ende gelangt (b); dies ist z.B. der Fall, wenn man zu einer natürlichen Zahl die Zahl >1< hinzufügt, diesen Vorgang beliebig wiederholt und so eine unendliche natürliche Zahlenreihe erhält, die aber als solche aktuell nie in ihrer Unbegrenztheit erreicht wird (weil aktuell in der Zeit nicht aufzählbar). Unendlich wäre aber entsprechend Fall (b) auch die Teilungsmöglichkeit eines Kontinuums, etwa einer Strecke, die halbiert wird, um dann die Hälften zu halbieren usw. 9 Die Fälle (2a) und (2b), die hier zunächst noch genauer betrachtet werden sollen, implizieren im Sinne des Aristoteles beide eine Quantität, indem aktuell ein Schritt nach dem anderen- wie etwa beim Zählen- vorgenommen wird. Insofern ist jeder dieser Schritte endlich; unendlich bzw. unbegrenzt ist das Ganze in der

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Es handelt sich hier nicht um eine zusätzliche Ebene, sondern eher um einen >Nach<-Gedanken.

Aristoteles, Phys 204a2-7; vgl. auch Met 1066a35-b1.
 Vgl. dazu auch K.v. FRITZ, 1969, 69; A.W. MOORE, 1991, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. J. STENZEL, 1933, 62; K.V. FRITZ, 1969, 72.

Hinsicht, daß bei der sukzessiven Aufeinanderfolge kein Ende erreicht wird 10

Insgesamt ist zweierlei zu bemerken: Zum einen (A) können Teilung und Hinzufügung der Sache nach korrespondierende Momente sein, die sich auf dasselbe beziehen; zum anderen (B) führt Aristoteles für den Bereich der Quantität hinsichtlich der Unendlichkeit die Unterscheidung von potentiell und aktuell ein<sup>11</sup>.

(A) Teilung und Hinzufügung:

B C D  $\mathbf{Z}$ 

Der Weg der Teilung kann so vorgenommen werden, daß die Linie AZ zunächst in AB und BZ geteilt wird, BZ in BC und CZ usw. In diesem Sinne würde Aristoteles von der unendlichen Teilbarkeit z.B. einer Strecke sprechen. Statt den Weg der Teilung einzuschlagen, wäre es aber auch möglich, die Strecke zunächst bei B, C, D usw. zu teilen, um dann AB die Strecke BC, CD usw. hinzuzufügen. Insofern könnte man hier sprechen. daß Teilung und Hinzufügung korrespondieren. 12 Dabei ist allerdings zu beachten, daß Aristoteles mit zwei Voraussetzungen arbeiten muß: zum einen ist die obige Überlegung nur schlüssig, wenn ein Kontinuum vorausgesetzt wird; Zum anderen müssen die (Raum-)Punkte selbst unteilbar und ausdehnungslos sein. 13

Vgl. L. SWEENEY, 1992, 146f.

Ähnlich auch Nikomachos von Gerasa, Arith I 2,5, p. 5; dazu M.L. D'OOGE, 1926, 183 Anm. 3 mit Hinweisen auf Proklos und Heron von Alexandrien; vgl. ferner Johannes Philoponos, In Arith Nic II 5, p. 7.

<sup>11</sup> Eine weitere Differenzierung in >aktuell< und >aktual< (z.B. W. BRÖCKER, 1987, 266) scheint mir hier nicht angebracht zu sein, so daß ich mich hier auf die Redeweise >aktuell< beschränke.

<sup>12</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 206b3-12; dazu K.V. FRITZ, 1969, 69; D.J. FURLEY, 1969, 85-91; L. SWEENEY, 1992, 148.

Weitere Probleme sollen hier allerdings nicht behandelt werden, vor allem die Frage nach der (Un-)Endlichkeit der Welt, des Unendlichen als materieller Substanz, eines unendlichen Körpers, der unendlichen Anzahl der Elemente usw.; damit hängt Aristoteles' Zurückweisung der Ansätze von Anaximander, der Atomisten, der Paradoxien Zenons, des Anaxagoras u.a. zusammen: zu diesen Fragen vgl. K.v. FRITZ, 1969, 70f; D.J. FURLEY, 1969, 91-96; F.V. STEENBERGHEN, 1985, 337-342; W. BRÖCKER, 1987, 269-271; A.W. MOORE, 1991, 36-38.

Vgl. auch Eudemos von Rhodos, Frg 62-66.68-70, p. 34-36; dazu F. WEHRLI, 1969a, 100-102. <sup>13</sup> Vgl. R. FERBER, 1981, 6f.

Teilung und Hinzufügung werden bei Aristoteles durch eine weitere Differenzierung ergänzt:

(B) Unterscheidung von potentiell und aktuell.

Alles Seiende ist nach Aristoteles entweder der Möglichkeit nach oder der Verwirklichung nach (λέγεται δή τὸ είναι τὸ μὲν δυνάμει, τὸ δὲ έντελεγεία)<sup>14</sup>. Wenn nun von dem Unendlichen in Bezug auf die Teilung oder Hinzufügung<sup>15</sup> gesprochen wird, so ist zu fragen, wie das Unendliche ist. Der Vorgang der Teilung etwa einer Linie bzw. Strecke oder der Hinzufügung bei den natürlichen Zahlen hat für Aristoteles ergeben, daß beide Prozesse als in der Zeit durchgeführte Vorgänge durch die Sukzessivität nicht an ein Ende gelangen können und somit in diesem Sinne unendlich sind; diese Unendlichkeit ist demnach aktuell nie voll realisiert, so daß die Unendlichkeit quantitativer Größen lediglich potentiell sein kann. 16 In welchem Sinne kann aber von einem potentiellen Sein die Rede sein? Potentiell kann in dem Sinne verstanden werden, daß etwas, was noch nicht realisiert ist, vollkommen realisiert werden kann, und zwar ein für alle Mal, wie z.B. Bronze, das zu einer Statue gegossen wird. Nach Aristoteles verhält es sich aber mit dem Unendlichen- aus den oben genannten Gründen - nicht so. 17 Potentiell kann aber auch in dem Sinne verstanden werden, daß etwas progressiv/sukzessiv aktualisiert wird, aber nie vollkommen zu einem Zeitpunkt; wenn es z.B. Nacht ist, könnte jemand sagen, daß es potentiell so etwas gibt wie Tag. Wenn es Tag geworden ist, kann man sagen, es ist aktuell Tag; dabei ist jedoch zu beachten, daß zu dem Zeitpunkt, an dem dies gesagt wird, nicht der ganze Tag realisiert ist, sondern erst sukzessive in dem Nacheinander von Jetzt-Zeiten. 18 Das potentiell Unendliche muß immer noch etwas außerhalb seiner selbst haben. 19 Insofern kann dieses Unendliche auch nicht ganz, vollstän-

Aristoteles, Phys 206a14-15.
 Vgl. Aristoteles, Phys 206a15-16.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 206a16-18.

Dazu K.v. FRITZ, 1969, 71f (mit der entsprechenden Kritik von B. RUSSELL; kritisch zur Interpretation RUSSELLs: M. BLACK, 1954, 95-126); H. DEKU, 1986, 10 (mit der Abgrenzung gegenüber den Zenonischen Paradoxien); A.W. MOORE, 1991, 39-41; L. SWEENEY, 1992, 150.

Zu den Zenonischen Paradoxien selbst vgl. R. FERBER, 1981, 6-33, Zu Aristoteles' Darstellung und Kritik sowie den Überlegungen von B. RUSSELL, H. BERGSON, B. BOLZANO usw. vgl. R. FERBER, 1981, 34-49 (weitere Lit.). Zur Auseinandersetzung des Eudemos von Rhodos mit Zenon und Melissos vgl. Eudemos, Frg 38, p. 27; dazu F. WEHRLI, 1969a, 93.

Vgl. Aristoteles, Phys 206a18-21.

Vgl. Aristoteles, Phys 206a21-27.

Vgl. Aristoteles, Phys 207a1-2; dazu K.v. FRITZ, 1969, 73; H. DEKU, 1986, 10; L. SWEENEY, 1992, 150f.

dig oder vollkommen sein. <sup>20</sup> Geht man jedoch vom Aktuellen aus, ergibt sich, daß das Aktuelle stets endlich ist, obwohl potentiell z.B. bei Quantitativem eine unendliche Teilungsmöglichkeit besteht. <sup>21</sup> Die Behauptung einer potentiellen Unendlichkeit <sup>22</sup> kann bei Aristoteles in der Tat mit dem Problem des *regressus in infinitum* verbunden werden, um zu zeigen, daß Aristoteles in den *Analytiken* die Unmöglichkeit des Regresses und die Bestimmbarkeit des Wesens einander zuordnet: Ein Durchgehen des Unendlichen ist nicht möglich, und ein Wesen kann nicht bestimmt werden, wenn das Unendliche hinzutritt. <sup>23</sup>

Von dieser Art potentieller Unendlichkeit ist nach R. Mondolfo bei Aristoteles eine zweite zu unterscheiden, nämlich die Unendlichkeit im Sinne von Vollendung. Hür die Annahme einer solchen Unendlichkeit sprechen folgende Gründe: 1) Aristoteles schließt die Möglichkeit einer solchen Unendlichkeit nicht aus; in der *Physik* will er aber vor allem die Unendlichkeit des Kontinuums und speziell des sinnlichen Kontinuums behandeln. 25 2) In der eingangs zitierten Passage aus der *Physik* kontrastiert Aristoteles verschiedene Bedeutungen von »unendlich« miteinander 26; die erste Art des Unendlichen besteht — etwa im Unterschied zum potentiell Unendlichen — darin, daß von Natur aus ein Durchschreiten unmöglich sei. 3) Schließlich betont Aristoteles an verschiedenen Stellen, daß intelligible und immaterielle Realitäten ihre eigene Art der Unendlichkeit involvieren können. Auf eine nicht-quantifizierte Unendlichkeit bezieht sich Mondolfo, um zu behaupten, daß Aristoteles für den unbe-

Der Vergleich hinkt aber insofern, als Aristoteles zu zeigen versucht, daß bei quantitativen Größen eine unendliche Teilungsmöglichkeit besteht, während beim Tag im Durchschreiten der Zeit natürlich der Tag vorübergeht und somit durchschritten werden kann. Der Vergleichspunkt liegt jedoch darin, daß zu einem bestimmten Zeitpunkt innerhalb des Tages nicht der ganze Tag präsent ist, d.h. nie aktuell ganz realisiert ist.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Aristoteles, Phys 206b33-207a14.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 263b3-264a6. Diesen Aspekt, daß es hier um die unendliche Teilungsnöglichkeit geht, hebt besonders W. BRÖCKER hervor (vgl. W. BRÖCKER, 1987, 267f).

<sup>267</sup>f).

22 Die Frage der Unendlichkeit der Zeit und der Bewegung kann in diesem Zusammenhang nicht erörtert werden: vgl. dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 51; K.V. FRITZ, 1969, 68; D.J. FURLEY, 1969, 85; L. SWEENEY, 1992, 154-157.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. Anal.post 72b10f; Anal.post 83b1-8.

Zu einer ausführlichen Begründung dieses Zusammenhangs vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 43-50.

<sup>43-50.
&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. R. Mondolfo, 1956, 455-460; zu R. Mondolfo vgl. auch F.V. Steenberghen, 1985, 346.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 200b15-25.

Vgl. Aristoteles, Phys 204a3-7.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 204a9-14; Phys 204a35-b3; Met 1066b1-8.
Zu diesen Aspekten vgl. L. SWEENEY, 1992, 157f.

wegten Beweger eine solche Unendlichkeit in Anspruch genommen habe. Der Argumentationsgang des Aristoteles lautet aber: Aus dem Werden und Vergehen der Dinge folgt, daß es eine ewige Bewegung geben müsse, die aufgrund der Ewigkeit auch beständig ist.<sup>28</sup> Die Ewigkeit des unbewegten Bewegers besteht darin, daß er unbegrenzte Zeit hindurch eine Bewegung ausübt, zu der eine unendliche Kraft nötig sei.<sup>29</sup> Ein endliches Ding kann aber keine unbegrenzte Kraft haben<sup>30</sup>; wenn die Unbegrenztheit dann eine notwendige Bestimmung des unbewegten Bewegers sein soll, kann sie keine Größe des unbewegten Bewegers sein<sup>31</sup>, da für die Größe gezeigt wurde, daß sie nicht unendlich sein kann<sup>32</sup>. Damit könnte die Unendlichkeit des unbewegten Bewegers bei Aristoteles direkt mit der Bewegung und der Zeit in Verbindung stehen, nämlich in dem Sinne, daß die Kraft des unbewegten Bewegers so groß ist, eine unendliche Bewegung durch eine unendliche Zeit hindurch zu initiieren, die als solche aber wiederum als potentiell unendlich betrachtet wird.33 Damit ist es nicht notwendig, bei Aristoteles eine Unendlichkeit für den unbewegten Beweger im Sinne der Vollendung seines Seins oder Wesens anzunehmen.<sup>34</sup>

Zieht man von hier aus einen Vergleich zu Gregor von Nyssa, so läßt sich der Begriff der potentiellen Unendlichkeit wohl vor allem für den unendlichen Aufstieg des Menschen zu Gott auswerten, da der Aufstieg nie vollendet werden kann und so auch keine Sättigung eintritt. Dabei kann aber durchaus, wie Heine annimmt, auch an eine Auseinandersetzung mit Origenes gedacht sein.<sup>35</sup> Was jedoch Aristoteles selbst und Gregor von Nyssa betrifft, stellt Beierwaltes zu Recht heraus, daß es nicht evident zu machen ist, Gregor habe bewußt die aristotelische Logik und hier vor al-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 259a6-18.

Das Problem des Übergangs von einem ersten sich selbst Bewegenden zum unbewegt Bewegenden kann an dieser Stelle nicht behandelt werden, zumal F. SOLMSEN diese Stellen in der Physik auch einer scharfen philologischen Kritik unterzieht (zum gesamten Problem vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 55 mit den entsprechenden Nachweisen); eine Lösung aber in der Behauptung zu suchen, daß Aristoteles das Problem nicht bewältigt habe (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 55 Anm. 5), trägt zum Textverständnis wenig bei.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 266a23-267b26.

Vgl. Aristoteles, Phys 266a10-23.

<sup>31</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 267b18-26.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Vgl. Aristoteles, Phys 267b19-22.

Zur Sache vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 55f.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Vgl. L. SWEENEY, 1992, 161.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. L. SWEENEY, 1992, 161f; vgl. ferner A.W. MOORE, 1991, 44.

M.N. ESPER umgeht dieses Problem, indem er >unendlich< und >unendliche Macht< explizit gleichsetzt und daraus auf die Vollkommenheit des sich selbst denkenden Gottes schließt (vgl. M.N. ESPER, 1979, 68-70).

Auf diesen Zusammenhang wird später einzugehen sein (Teil II, 3. Abschnitt).

lem den unendlichen Regress zu überwinden gesucht, wenn er betont, daß aus der Unendlichkeit Gottes notwendig der unendliche Aufstieg folge. Dies träfe nämlich nur dann zu, wenn man zum einen unter dem unendlichen Regress unaristotelisch *nur* ein Hingehen auf das Unendliche verstehen würde; zum anderen müßte angenommen werden, daß die vorausgesetzte Überwindung der aristotelischen Logik *nicht* die Forderung implizierte, man müsse auf ein Letztes kommen, welches zugleich der Ursprung ist; gerade dieser Aspekt wird jedoch von Gregor hervorgehoben.<sup>36</sup>

Was aber die Unendlichkeit Gottes betrifft, läßt sich der bei Aristoteles aus einer Analyse sinnlicher Quantitäten gewonnene Begriff des potentiell Unendlichen nicht verwenden, um den Ansatz Gregors für die Unendlichkeit Gottes zu verdeutlichen und philosophisch auszuarbeiten.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1987, 465.

## 3. PLOTIN

Ähnlich wie bei dem Vergleich von Gregor und Aristoteles wird auch das Verhältnis von Gregor und Plotin in der bisherigen Forschung kontrovers diskutiert. Auf der einen Seite wird ein direkter Zusammenhang zwischen beiden, wie z.B. bei Mühlenberg, ausgeschlossen<sup>1</sup>; auf der anderen Seite behauptet z.B. Meredith, daß Gregor seine Konzeption der Unendlichkeit anhand der Texte Plotins entwickelt habe.<sup>2</sup> Von dieser Situation ausgehend, soll hier der Ansatz Plotins erörtert werden, soweit es die Frage der Unendlichkeit des Einen oder Guten betrifft. Andere Nuancen des Begriffes >Unendlichkeit
bei Plotin, etwa die Unendlichkeit der Materie, der Seele oder des Geistes, können hier nicht berücksichtigt werden.<sup>3</sup>

Das Eine selbst, von dem her alles ist<sup>4</sup>, muß nach Plotin in sich undifferenziert nur es selbst sein. Die reine Einheit ohne jegliche Differenz ist damit auch vom νοῦς unterschieden, der im Denken seiner selbst eine innere Strukturierung voraussetzt. Somit ist das Eine *vor* allem, das im Sinne Plotins von diesem her als dem Ur-Grund bestimmt wird und so Form und Gestalt bzw. das Sein durch die Begrenzung erhält<sup>5</sup>; die οὐσία muß in diesem Sinne immer ein τόδε τι und somit begrenzt sein.<sup>6</sup> Das Eine selbst aber ist in jeder Rücksicht bestimmungs-los, kein τόδε τι<sup>7</sup>, überseiend<sup>8</sup>, anders als alles andere<sup>9</sup>, nichts von allem.<sup>10</sup> Sogar die Aussage ĕν muß negiert werden.<sup>11</sup> Weil alles vom Einen Verschiedene in sich und untereinander durch Differenz gekennzeichnet ist, ist das Eine als in sich In-Diffe

Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 132; dazu CH. KANNENGIESSER, 1967, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. A. MEREDITH, 1988a, 347.

Ein ähnlicher Zusammenhang wird von D.F. DUCLOW erwähnt (vgl. D.F. DUCLOW, 1974, 103); vgl. auch C.W. MACLEOD, der zwischen Gregor und Plotin enge Parallelen feststellt, die Differenz beider allerdings darin sieht, daß Gregor von der Gutheit spricht, Plotin aber von der Einheit (vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 189). Dieser problematische Ansatz wird unten nochmals gesondert aufgegriffen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. z.B. C.J. DE VOGEL, 1959, 33f.36-39; W. BEIERWALTES, 1981, 45-47.197.236f.271f; L. SWEENEY, 1992, 167-256.

Diese Aspekte können insofern beiseite gelassen werden, als für den Vergleich von Gregor und Plotin vor allem die Unendlichkeit *Gottes* oder des *Einen* untersucht werden soll.

Vgl. Enn V 1,7,22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Enn V 1,7,22-26; dazu L. SWEENEY, 1992, 184f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Enn V 5,6,1-15; dazu L. SWEENEY, 1992, 185.

Vgl. Enn V 3,12,50-52; V 5,6,5; VI 8,9,9; dazu W. BEIERWALTES, 1972, 112; L.
 SWEENEY, 1992, 185; ferner J. HALFWASSEN, 1991, 90.93f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Enn V 5,13,33 und 35; vgl. W. BEIERWALTES, 1972, 112 (dort weitere Stellen).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. Enn V 4,1,6; V 3,11,18; VI 7,42,13; dazu W. BEIERWALTES, 1972, 112.

Vgl. Enn V 5,6,9; W. BEIERWALTES, 1972, 112 (weitere Belege).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. Enn V 5,6,16-37; dazu L. SWEENEY, 1992, 186.

Für eine weitere Differenzierung vgl. auch Enn I 8,9,14f; II 4,10,4-11; VI 7,34,1f; VI 9,3,1f; VI 9,7,8-10; VI 9,8,33-35; dazu P.A. MEIJER. 1992, 218; L. SWEENEY, 1992, 186f.

rentes von allem Differenten absolut verschieden. 12 Insofern hat das Eine auch keine Begrenzung und ist deshalb in sich α-πειρον, form-los<sup>13</sup> und gestalt-los.14

Diesem ersten Befund für das Eine scheint zunächst eine Stelle zu widersprechen, an der Plotin behauptet, der Ursprung von allem (ἀρχὴ ἀπάντων) sei ώρισμένον τι<sup>15</sup>. Plotin führt hier weiter aus, daß das Eine, der Ursprung, allein nicht aufgrund einer Notwendigkeit ist oder selbst als eine Notwendigkeit begriffen werden könnte. Denn die Notwendigkeit trete erst nach dem Einen auf. Vielmehr sei das Eine begrenzt oder definiert durch seine Einzigkeit (uovayõc). 16

Der Gedanke, das ἕν sei ὡρισμένον τι, widerspricht jedoch der sonst bei Plotin üblichen Redeweise, daß das Eine ohne Gestalt, ohne Form, unbegrenzt und vor dem Etwas ist (ἄμορφον, ἀνείδεον, ἄπειρον, πρὸ τοῦ »τί«): Es ist vor jedem in sich bestimmten, abgegrenzten und abgrenzenden Etwas.<sup>17</sup> Zudem steht eine solche Äußerung der >Begrenztheit< in Widerspruch zu den kurz darauf folgenden Ausführungen Plotins. 18 Ferner wird im Kontext der Gedanke durch das einzigartige μοναχῶς und die Nicht-Notwendigkeit erläutert, worin sich das Allein-Sein des Einen ausdrückt: Es wird von keinem Anderen bestimmt. Aufgrund dieser Überlegungen schlägt Beierwaltes mit guten Gründen die Konjektur <κεγ>ωρισμένον vor, um das Abgegrenzt-Sein des Einen zum Ausdruck zu bringen.<sup>19</sup> Diese Stelle läßt sich also so

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 134 (dort die Belege).

<sup>13</sup> Formlosigkeit des Einen bedeutet gerade nicht Unvollkommenheit: vgl. Enn VI 7,32. Zur Konzeption der Vollkommenheit vgl. L.P. GERSON, 1994, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1972, 111.

Es läßt sich für das Eine selbst bei Plotin durchaus ein Zusammenhang zum ersten Gang der ersten Hypothesis des platonischen Parmenides herstellen: vgl. J. WHITTAKER, 1984, XVIII 155; W. BEIERWALTES, 1985, 195; F. REGEN, 1988, passim; W. BEIERWALTES, 1990a. XXVIII: anders E. MÜHLENBERG, 1966, 126.

Zur Sache, im Hinblick auf Proklos vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 52 (Selbigkeit und Andersheit).

<sup>15</sup> Enn VI 8,9,10.
16 Vgl. Enn VI 8,9,10f. Zum Problem von Freiheit und Notwendigkeit im Hinblick auf das Eine vgl. D.J. O'MEARA, 1995, 55f.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 135; W. BEIERWALTES, 1987, 455f; W. BEIERWALTES, 1990a, 91; L.P. GERSON, 1994, 18.

Wenn sich P.A. MEIJER dagegen wehrt, den Begriff aveiseov für das Eine zu gebrauchen, weil J.M. RIST daraus ein »infinite Being« ableite (vgl. J.M. RIST, 1967, 25.30), ist ihm zwar insofern zuzustimmen, daß vom Einen jegliches Sein ferngehalten werden muß (vgl. P.A. MEIJER, 1992, 201). Dies betrifft jedoch nicht den Begriff άνείδεον selbst.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 8,9,39.42; vgl. zudem V 5,6,6.

Vgl. W. BEIERWALTES, 1990a, 91f; brieflich bestätigt durch H.-R. SCHWYZER.

Eine alternative Interpretation wäre die, daß Plotin den Begriff ώρισμένον im Kontext pointiert einführt, um die Hinsicht (κατά τι) herauszustellen, wie vom Einen gesprochen

verstehen, daß alles vom Einen Verschiedene aus dem Einen hervorgeht und so bestimmt wird, aber nicht das &v. In der Abgrenzung zeigt sich die absolute Differenz zu allem — und darin auch die absolute Unbestimmtheit und Unbegrenztheit.<sup>20</sup>

Wenn man diese Aspekte zusammennimmt, stellt sich die Frage, ob Plotin in diesem Zusammenhang die ἀπειρία des Einen lehrt. Mit dem Hinweis darauf, daß Plotin hervorhebe, man könne vom Einen nicht sprechen und unsere Sprache zeige nur den Weg an, in welcher Richtung wir zu denken hätten, betont Sweeney, daß Plotin hier lediglich versuche, das Eine als von der Vielheit abgegrenzt auszusagen<sup>21</sup>; das Eine werde nicht seiner Natur nach ἄπειρον genannt.<sup>22</sup> Auf diesen Zusammenhang ist aber nochmals gesondert einzugehen. Zunächst soll untersucht werden, in welchem Sinne von einer δύναμις des Einen gesprochen werden kann, um zu klären, ob diese δύναμις unendlich ist.

Die δύναμις des Einen ist im Sinne Plotins nicht nur die Möglichkeit, etwas hervorzubringen, sondern die Mächtigkeit, alles zu bewirken.<sup>23</sup> Neben vereinzelten Stellen, wo Plotin behauptet, das Eine habe auch die δύναμις, sich selbst hervorzubringen<sup>24</sup>, ohne allerdings die Einheit und In-Differenz zu zerstören, ist die δύναμις des Einen vor allem die absolute Mächtigkeit im Blick auf das aus ihm Entspringende<sup>25</sup>; sie ist der alles er-

werden kann, wenn man darunter das Größersein gegenüber dem vom Einen Hervorgegangenen versteht (so offensichtlich R. HARDER / R. BEUTLER / W. THEILER, 1967, 376 [sie sehen darin eine Anspielung auf die Lehre vom εν und von der άόριστος δυάς]; A.H. ARMSTRONG, 1988, 255 [ARMSTRONG diskutiert die Stelle jedoch nicht]; L.P. GERSON, 1994, 234 Anm. 22; G. LEROUX, 1990, 303f unter Hinweis auf die Interpretation von Marsilio Ficino). Mit dieser alternativen Sichtweise sind jedoch die von W. BEIERWALTES pointiert herausgestellten Probleme nicht gelöst.

<sup>20</sup> Vgl. Enn VI 8,9,37-49.

A.W. MOORE spricht hier unter Berufung auf Enn VI 6,8 von inneren Grenzen des Einen (vgl. A.W. MOORE, 1991, 46); anders L. SWEENEY, 1992, 187f.

Vgl. L. SWEENEY, 1992, 187f; ähnlich auch E. MÜHLENBERG, 1966, 127.

<sup>22</sup> Zur Frage der Benennbarkeit des Einen vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 42; L.P. GERSON, 1994, 15f.

<sup>23</sup> Vgl. Plotin, Enn II 5,1,24-29; dazu W. BEIERWALTES, 1985, 49; J. HALFWASSEN, 1991, 92,119-122.

E. MÜHLENBERG spricht hier lediglich von der Möglichkeit (vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 130).

Zu einer ähnlichen Konzeption der Mächtigkeit bei Proklos vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 54.

54. 24 Vgl. Enn VI 8,9,1-4; VI 8,16,12-18; VI 8,18,25-41; VI 8,21,19-21; dazu L. SWEENEY, 1992, 196.

Auch als Sehen oder Blicken interpretiert: Enn VI 8,16,19f.

<sup>25</sup> Vgl. Enn III 8,10,1f; VI 8,17,17-21; VI 8,18,25f; dazu W. BEIERWALTES, 1991, 133,143; L. SWEENEY, 1992, 196.

möglichende Grund.<sup>26</sup> Dabei kann das Eine aus sich nur das entspringen lassen, was es auch hat - dies aber nicht in dem Sinne, als würde das, was das Eine hat, auch eine Differenz in das Eine eintragen, sondern im Sinne einer Vor-Habe, indem alles, was sich aus dem Einen entfaltet, als Un-entfaltetes bzw. Noch-nicht-Entfaltetes und so auch als Noch-nicht-Unterschiedenes oder Nicht-Vieles >ist<.27 Darin spricht sich der Grundsatz Plotins aus, daß das, was einiger ist, auch die größere Mächtigkeit hat.<sup>28</sup> Aufgrund der unendlichen Wirkungen muß auch die Wirkkraft bzw. Mächtigkeit unendlich sein, ein Vermögen, alles zu vollbringen.<sup>29</sup> In diesem Sinne kann man nach Sweenev bei der Unendlichkeit des Einen bzw. hinsichtlich der Mächtigkeit und Fülle nur von einer »extrinsic denomination«30 sprechen.

Das Problem spitzt sich jedoch insofern zu, als es bei Plotin zwei einander entgegengesetzte Äußerungen zu geben scheint. An der ersten Stelle<sup>31</sup> versucht Plotin zu erklären, warum die intelligible Materie unendlich genannt werden könne. Der Grund besteht für Plotin darin, daß sie hervorgebracht ist von der Unendlichkeit des Einen, was aber bedeuten muß: Sie ist hervorgebracht von der unendlichen δύναμις. Indem das Eine schafft (ποιοῦντος), ist es unendlich, nicht aber in der Unendlichkeit von Jenem (dem Einen: ούκ ούσης έν έκείνω άπειρίας). Sweeney interpretiert diese Stelle so, daß die Unendlichkeit exklusiv nur im Hinblick auf die Mächtigkeit des Einen, alles hervorzubringen, bezogen ist.32 Dementsprechend übersetzt er die Stelle auch mit einem wichtigen Zusatz: Die Unendlichkeit betreffe nur die Aktivität des Einen - »which is not in the One Himself but *only* in His activity«<sup>33</sup>. Das Problem besteht jedoch darin, daß Sweeney nicht klären kann, wie diese beiden Aspekte beim Einen getrennt werden können, ohne in das Eine eine Differenz einzutragen.

Vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 58 (für Proklos).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. Enn V 3,15,31; V 3,16,13; VI 8,18,18; dazu W. BEIERWALTES, 1987, 455; W. BEIERWALTES, 1990a, XXVII; W. BEIERWALTES, 1991, 158-160; so auch E. MÜHLENBERG, 1966, 128,

H. OOSTHOUT diskutiert dieses Problem kaum (vgl. H. OOSTHOUT, 1991, 172.175f).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ygl. Enn III 8,10,20-31; dazu L. SWEENEY, 1992, 197 (mit weiteren Belegen).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. Enn VI 7,32; VI 8,20,31-39; VI 9,6,1-13.

Dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 130.132; W. BEIERWALTES, 1972, 143; W. ULLMANN, 1987, 154; A. MEREDITH, 1988a, 347; W. BEIERWALTES, 1991, 143; J. HALFWASSEN, 1991, 126; P.A. MEIJER, 1992, 199f; L. SWEENEY, 1992, 200-203.223-239.

30 L. SWEENEY, 1992, 201.

31 Vgl. Enn II 4,15,17-20; dazu P.A. MEIJER, 1992, 199.

<sup>32</sup> Vgl. L. SWEENEY, 1992, 202.

<sup>33</sup> L. SWEENEY, 1992, 202 Anm. 85 (Hervorhebung Th. B.).

Plotin betont an anderer Stelle<sup>34</sup>, daß das Eine nichts als es selbst sein könne; es ist weder gegen sich selbst noch gegen irgendetwas anderes abgegrenzt; in diesem Sinne ist es ἄπειρον. Von verschiedener Seite wurde dies so gewertet, daß Plotin hier von der Unendlichkeit des Einen in sich als einem Wesenszug spricht. Indem das Eine als absolute Differenz zu allem anderen und zugleich als absolute In-Differenz >gedacht < ist, ist es in diesem Sinne nur es selbst und hat insofern auch keine Grenze: es ist απειρον.<sup>35</sup> Gegen eine solche Interpretation wehrt sich jedoch Sweeney, indem er den Gedankengang wie folgt wiedergibt: Das Eine ist unendlich. sofern es nichts anderes als das Eine ist; dies könne aber nur auf die unendliche δύναμις bezogen werden. Die Aussage Plotins meine, daß das Eine nichts hat, was es beinhalten könnte<sup>36</sup>, und sei somit auch ohne Größe und Zahl. Dann ist es aber auch nicht begrenzt gegen anderes und sich selbst – letzteres deswegen, weil es sonst zwei wäre, indem es relational auf sich selbst bezogen würde.<sup>37</sup> Sweenev arbeitet bei seiner Rekonstruktion jedoch mit zwei Zusatzannahmen: 1) Unendlichkeit des Einen lasse sich bei Plotin nicht anders denken denn als unendliche δύναμις. Hier müßte aber zusätzlich geklärt werden, wie diese absolute δύναμις mit dem ἀνείδεον, ἄμορφον und πρὸ τοῦ »τί« zu vermitteln wäre. 2) Unendlichkeit impliziere, daß das Eine auch nicht von etwas Anderem umgriffen sein kann. Während der zweite Aspekt durchaus im Kontext von Enn V 5,11 verstanden werden kann, ist die erste Annahme ein Postulat, das zwar durch viele Stellen bei Plotin belegt ist; die Übertragung auf die vorliegende Textpassage ist damit aber noch nicht gerechtfertigt, auch nicht dadurch, daß Sweenev auf Proklos verweist, nach dessen Ansicht das Eine ienseits von Begrenztheit und Unbegrenztheit ist. 38

Für Plotin ist die δύναμις die δύναμις des Einen und kann von diesem nicht als getrennt gedacht werden. So betont Plotin: ἄπειρον ... οὐ τῶ

<sup>34</sup> Vgl. Enn V 5,11,1-5.

<sup>35</sup> Vgl. W.N. CLARKE, 1959, 75-98; W. BEIERWALTES, 1972, 143; C.W. MACLEOD, 1982, 189; R. MORTLEY, 1986a, 53; A. MEREDITH, 1988a, 347; G. SIEGMANN, 1990, 157f; W. BEIERWALTES, 1990a, XXVII; W. BEIERWALTES, 1991, 129; A.W. MOORE, 1991, 46. Der Sache nach auch J. WHITTAKER, 1984, XVIII 164.

Zum Beispiel Enn VI 4,2,1-5.
 Vgl. L. SWEENEY, 1992, 209 Anm. 100; ähnlich auch E. MÜHLENBERG, 1966, 132.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Vgl. L. Sweeney, 1992, 236f; so auch J. HALFWASSEN, 1991, 118. Zur Interpretation des Ansatzes von Proklos in sich vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 50-60. Zu Recht hebt W. BEIERWALTES an anderer Stelle hervor, daß die Aussagen bei Proklos, die das Eine von dem Gegensatz πέρας / άπειρία freihalten, bei weitem das Übergewicht haben gegenüber der Gruppe, die sie als Momente des Einen begreifen ließen (vgl. W. BEI-ERWALTES, 1980, 38f); vgl. ferner J. WHITTAKER, 1984, XVIII 160f; A.C. LLOYD, 1990, 109-111.

άδιεξιτήτω ἢ τοῦ μεγέθους ἢ τοῦ ἀριθμοῦ<sup>39</sup>, ἀλλὰ τῷ ἀπεριλήπτω τῆς δυνάμεως 40. Unendlich und unbegrenzt ist das Eine nicht dadurch, daß es nicht durchschritten werden kann und so hinsichtlich der Größe oder Zahl unendlich wäre, sondern das Eine ist unendlich im Hinblick auf seine Mächtigkeit<sup>41</sup>, alles von ihm Verschiedene hervorzubringen. Das Eine >hat< alles in sich als nicht von ihm Geschiedenes (ώς μὴ διακεκριμένα<sup>42</sup>). Weil es alles durch seine Mächtigkeit hervorbringen kann, diese wiederum hinsichtlich des Hervorbringens unendlich ist, ist das Eine selbst als ἄπειρον zu betrachten, da die δύναμις selbst nicht als ein Zweites >neben< dem Einen gedacht werden kann. 43

Unter Zugrundelegung einer solchen Interpretation könnte Gregor von Nyssa z.B. an Enn V 5,11 oder andere, hier diskutierte Stellen anknüpfen und von da aus seine Konzeption der Unendlichkeit entwickeln.<sup>44</sup> Dies trifft vor allem auf den Begriff der Unendlichkeit zu, wie ihn Gregor in De vita Movsis dargestellt hat. Differenzen bestehen zwischen Gregor und Plotin aber nach wie vor, und zwar vor allem im Hinblick auf eine trinitarische Strukturierung, aber nicht, wie dies MacLeod nahelegt, darin, daß Gregor von der Gutheit spricht, Plotin aber von der Einheit. 45 Denn bei Plotin kann für das Eine auch das Gute stehen, wenn dadurch auch

<sup>39</sup> Darin besteht eine Abgrenzung zu Aristoteles.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Plotin, Enn VI 9,6,10-12.

<sup>41</sup> Die δύναμις als Mächtigkeit ist deutlich von der aristotelischen Bestimmung als Möglichkeit unterschieden.

Plotin, Enn V 3,15,31.

<sup>43</sup> Vgl. P.A. MEIJER, 1992, 199f.

Vgl. A. MEREDITH, 1988a, 347. An anderer Stelle spricht A. MEREDITH aber davon, daß es sich bei Plotin und Gregor lediglich um eine »external ... likeness« handle (A. MEREDITH, 1990, 145), da Gregor betone, Gott sei das wahrhaft Seiende, was Plotin aber für den voög vorbehalte. Diese Differenz, die in der Tat zutrifft, sollte jedoch hinsichtlich der Unendlichkeit/Unbegrenztheit nicht überbetont werden, da für Gregor wie für Plotin durchaus Anknüpfungspunkte gegeben sind, soweit es den Zusammenhang von Einheit und Unendlichkeit betrifft; hier kann durchaus im Sinne einer philosophischen Implikation der Gedanke Plotins fruchtbar gemacht werden. Jede Transformation philosophischer Begrifflichkeit in das Eigene des theologischen Denkens hat im Hinblick auf die Theoriebildung eine originäre Konzeptionsfunktion (vgl. zu Gregor und Plotin A. SPIRA, 1984, 125; W. BEIERWALTES, 1987, 465; W. BEIERWALTES, 1993a, 410).

G.C. STEAD wehrt sich gegen J. PELIKAN, die Kappadokier als Neuplatoniker zu bezeichnen (vgl. G.C. STEAD, 1994, 726), was aber nach der hier vorgelegten Interpretation in dieser Form nicht haltbar ist. Zu beachten ist ferner, daß Gregor all die Differenzierungen, die Plotin für das ev oder den vong vornimmt, in sein Gedankengebäude nicht einfügt, sondern z.B. Vorstellungen, die den voug betreffen, auch auf Gott überträgt, worin sich die χρῆσις Gregors zeigt (vgl. dazu z.B. Teil IV, 3).

Vgl. C.W. MACLEOD, 1982, 189.

eine andere Nuance – etwa die der Neidlosigkeit<sup>46</sup> – mitschwingt: das Ursache- oder Prinzip-Sein, eben seine δύναμις. 47 Daraus ergibt sich, daß Gregors Ansichten zur Unendlichkeit Gottes in der Tat vorrangig von Plotins Texten beeinflußt sein könnten. Dann ist aber der These Mühlenbergs zu widersprechen, Gregor habe mit seiner Konzeption die metaphysische Tradition überwunden.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 49; W. BEIERWALTES, 1988, 41. Zur Gutheit vgl. auch

L.P. GERSON, 1994, 18f.

47 Auch zu Porphyrius bestehen wesentliche Differenzen, die vor allem darin liegen, daß für Gregor die evepyeini keine selbständigen Wesenheiten konstituieren (vgl. E. MÜHLENBERG, 1971, 241); zum Ansatz von Porphyrius vgl. P. HADOT, 1977, 218.222; C.W. MACLEOD, 1982, 188.

## 4 KAPITEL

# DIE BEDEUTUNG DER KONZEPTION DER UNENDLICHKEIT FÜR GREGORS PHILOSOPHIE UND THEOLOGIE

Die Untersuchung zur Unendlichkeit Gottes bei Gregor von Nyssa wie auch zum Begriff der θεωρία hat ergeben, daß eine Einung mit Gott für den Menschen unmöglich ist, da für Gregor mit der Unendlichkeit Gottes auch dessen Unerkennbarkeit aufgrund des streng apophatischen Charakters der Unendlichkeit gegeben ist. Dies hat für Gregor zur Konsequenz. daß geklärt werden muß, wie das Verhältnis des Menschen zu Gott zu fassen ist, und zwar sowohl in gnoseologischer wie ontologischer Hinsicht. Die Frage nach der Unendlichkeit Gottes, die in Eun und VM, wie die vorliegende Untersuchung gezeigt hat<sup>1</sup>, von Gregor unterschiedlich entworfen wurde, hat bereits deutlich gemacht, daß Gott nur apophatisch erfaßt werden kann. Angesichts der Unfaßbarkeit Gottes, der auf Seiten des Menschen die Haltungen des Glaubens oder Schweigens entsprechen, ist es notwendig zu klären, welche Form von Sprache dem Gottesbegriff angemessen ist. Gregor von Nyssa wie auch Basilius von Caesarea setzen sich in dieser Frage scharf von Eunomius von Cyzicus ab; deshalb soll hier zunächst der Ansatz des Eunomius vorgestellt werden.

#### 1. SPRACHTHEORIE UND THEOLOGIE

## a) Der Ansatz des Eunomius

Eunomius behandelt die Frage der Ungewordenheit Gottes nicht nur, wie bereits dargestellt<sup>2</sup>, aufgrund einer Analyse der Einheit Gottes, sondern zugleich im Zusammenhang einer Erkenntnis Gottes durch die göttlichen Namen.<sup>3</sup> Dabei ist die Unterscheidung zweier Verstehenszugänge zur Trinität bei Eunomius grundlegend: Zum einen kann man nach Eunomius die oὐσίαι von Vater, Sohn und Geist je für sich und in sich betrachten<sup>4</sup>;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Teil III, 2.1 b und 2.2 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Teil III, 2.1.a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. B. STUDER, 1992, 479.

Die Studie von E. CAVALCANTI beschäfigt sich kaum mit den sprachtheoretischen Grundlagen der Theologie des Eunomius (vgl. E. CAVALCANTI, 1976, 23-27).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Apol 20,6f, p. 58: ... τὰς οὐσίας αὐτὰς ἐπισκοπούμενοι, καθαρῷ τῷ περὶ αὐτῶν λόγφ ...

Zu der Differenz von ausschließlichen und nichtausschließlichen wesenhaften Eigenschaften vgl. M. VINZENT, 1993, 41-48 (M. VINZENT erarbeitet diese Differenz vor allem für

dabei ergibt sich nach Eunomius, daß das Wesen des Vaters als des Ungewordenen dem Wesen des Sohnes als des zuerst Gewordenen vorzuordnen ist; damit drücken die οὐσίαι eine >gestufte < Folge aus. <sup>5</sup> Zum anderen kann man die ἐνέργειαι von Vater, Sohn und Geist prüfen und von der Differenz der Werke auf die Unterschiedenheit der οὐσίαι schließen. <sup>6</sup> Dies kann als axiologisches Einordnen <sup>7</sup> bezeichnet werden. Weder der erste noch der zweite Verstehenszugang führen nach Eunomius dazu, von einer Ähnlichkeit der οὐσίαι von Vater, Sohn und Geist sprechen zu können. <sup>8</sup> Diesen beiden Vorgehensweisen entsprechend, gibt es nach Eunomius auch zwei Klassen von Aussagen: Die einen benennen das Sein, die anderen das Wirken der göttlichen »Personen« - »Ungewordenheit« und »Vater« sind Beispiele dafür. <sup>9</sup> Aufgrund dieser Unterscheidung sollen beide Bereiche für Eunomius gesondert dargestellt werden.

## Benennungen für die ovoia

Nach Eunomius besteht zwischen den göttlichen Namen und der durch sie benannten οὐσίαι eine eindeutige Beziehung, d.h. eine Benennung bezeichnet auf der Ebene der οὐσία diese so, daß eine ausschließliche, nur für die jeweilige οὐσία geltende Benennung vorliegt. Dementsprechend beziehen sich bei ihm verschiedene Namen (ὀνόματα) auch auf verschiedene οὐσίαι.<sup>10</sup>

Asterius; der Zusammenhang zu Eunomius wäre weiter auszuarbeiten und könnte für diesen fruchtbar gemacht werden).

<sup>5</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 446, p. 156,6-8.

<sup>6</sup> Vgl. Apol 20,7-9, p. 58.

<sup>7</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 461, p. 160,11-13. Das axiologische Einordnen bedeutet eine Anordnung von Vater, Sohn und Geist nach ihrer jeweiligen Würde. Damit ist nicht notwendig eine ontologische Korrelation impliziert.

<sup>8</sup> Vgl. Apol 20,9f, p. 58.

Zu den beiden Methoden vgl. E. MÜHLENBERG, 1971, 231; K.-H. UTHEMANN, 1993, 147.157f.

<sup>9</sup> Vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993a, 338; H.J. SIEBEN, 1993, 19; E. GRÜNBECK, 1994, 227. Nicht scharf bzw. eindeutig voneinander getrennt sind diese Ebenen bei A.M. RITTER behandelt (vgl. A.M. RITTER, 1989, 192f); ähnlich M.R. BARNES, 1993, 219: Er spricht davon, daß der Sohn auf Gott bezogen und diesem, der die Ursache des Sohnes sei, der Natur nach ähnlich sei. Die Beziehung bzw. relative Überordnung besteht jedoch für Eunomius primär darin, daß der Vater auf den Sohn bezogen werden muß.

10 Vgl. Apol 12,3-4, p. 48: ταῖς τῶν ὁνομάτων διαφοραῖς καὶ τὴν τῆς οὐσίας παραλλαγὴν ἐμφαίνοντας. Zur Textgestalt vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993, 149 Anm. 42 (gegen R.P. VAGGIONE, 1987, 48f).

Vgl. ferner Apol 12,7-9, p. 48; Apol 17,8f, p. 54; Apol 18,13f, p. 56; Apol 18,19f, p. 56; Apol 19,16-18, p. 58; Apol 21,2f, p. 60; Gregor von Nyssa, Eun I 661, p. 216,18-22; dazu Th.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 332; R. MORTLEY, 1986a, 130; Th. KOBUSCH, 1988, 252; K.-H.

Auf die Benennungen für Gott übertragen, bedeutet dies: Sofern Gott jedem Werden entzogen ist<sup>11</sup>, bezeichnen die Benennungen (σημασία<sup>12</sup>) in diesem Fall das unwandelbare Sein Gottes, d.h. seine οὐσία<sup>13</sup>. Dazu dient der detaillierte Nachweis der Ungewordenheit Gottes<sup>14</sup>, da diese Bezeichnung für ihn allein adäquat ist<sup>15</sup>. Somit wird auch eine klare Unterscheidung zwischen γεννητός und άγέννητος gesetzt. 16 Eine Benennung bezeichnet hinsichtlich der οὐσία dann auch eine Sache (πρᾶγμα)<sup>17</sup>. und »rettet«- so Eunomius- in diesem Sinne auch das Gemeinte<sup>18</sup>. Insofern die Benennung vollkommen der Sache entspricht, ist das Verhältnis von οὐσία und Name eindeutig: aus der οὐσία läßt sich die Benennung folgern und umgekehrt.<sup>19</sup>

UTHEMANN, 1993, 149-151, Zu einer ähnlichen Konzeption bei Aëtius vgl. R. MORTLEY,

<sup>11</sup> Vgl. Apol 7,2f, p. 40.

Vgl. dazu F. DIEKAMP, 1896, 148.151.166; J. DANIÉLOU, 1956, 412; R.E. HEINE, 1975, 135f; TH. KOBUSCH, 1987, 53; R.P.C. HANSON, 1988, 622; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 100; F.W. NORRIS, 1991, 61: K.-H. UTHEMANN, 1993, 149.

Ob man diesen Ansatz des Eunomius rationalistisch nennen sollte (vgl. R.P.C. HANSON, 1985, 309.316; C. OSBORNE, 1993, 157), bleibt zumindest fraglich, wenn man innerhalb des ersten Verstehenszugangs für die ovoía nicht nur von einer Begriffsanalyse ausgeht, sondern diesen von einer Satzanalyse aus betrachtet (dazu unten); vgl. in diesem Zusammenhang auch J. DE GHELLINCK, 1930, 5-42 mit der Kritik von K.-H. UTHEMANN, 1993, 144 Anm. 7.

Vgl. Th.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 333; K.-H. UTHEMANN, 1993, 159.

Vgl. auch Teil III, 2.1.a dieser Arbeit; dort weitere Literatur.

17 Vgl. Apol 12,4-6, p. 48; Apol 16,9-14, p. 52/54.

Dazu L. ABRAMOWSKI, 1966, 946; E. MÜHLENBERG, 1971, 231f; M. SIMONETTI, 1975, 256; TH.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 314.329; B. SESBOÜÉ, 1983, 190; R. MORTLEY, 1986a, 136.148.157.179; TH. KOBUSCH, 1988, 251.253; F.X. RISCH, 27.30; K.-H. UTHEMANN, 1993, 150. 18

Vgl. Apol 17,7f, p. 54.

<sup>19</sup> Vgl. F. DIEKAMP, 1896, 163; B. SESBOÜÉ, 1983, 189; K.-H. UTHEMANN, 1993, 150; E. GRÜNBECK, 1994, 226.

Dies richtet sich gegen die Position der Homoiousianer oder Homoousianer; denn unter der Annahme von deren Ansichten müßten sich zwei Wirklichkeiten vergleichen lassen, die eine Gemeinsamkeit in oder eine Teilhabe an einer οὐσία haben: folglich müßten auch beide Wirklichkeiten (Vater und Sohn) mit einer gemeinsamen Benennung ausgesagt werden können (Vgl. Apol 9,9-15, p. 44; dazu K.-H. UTHEMANN, 1993, 150).

Ob man in diesem Zusammenhang aber davon sprechen kann, daß die Realität als eine Synthese zweier Momente begriffen werden kann, nämlich einer seienden Substanz und eines idealen Gehalts (so K.-H. UTHEMANN, 1993, 151), ist fragwürdig (an anderer Stelle betont K.-H. UTHEMANN, daß es für Eunomius im Gegensatz zu Iamblich keinen >idealen < Bezugspunkt gebe; vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993a, 341).

Stoische Begriffe scheinen bei Eunomius platonisch geprägt zu sein, worauf Gregor in aller Schärfe antwortet (vgl. Teil III, 4.1 b).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Apol 8,3, p. 42. <sup>14</sup> Vgl. Teil III, 2.1.a.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. Apol 19,16-18, p. 58; Apol 24,20-24, p. 66.

Insofern die Benennungen eindeutig das Wesen ausdrücken, kann Gott hinsichtlich seiner ούσία nicht nur mit dem Namen >Ungewordenheit< bezeichnet werden, sondern auch als der Seiende.<sup>20</sup> Weil die Benennung >Vater< relational auf >Sohn< bezogen ist und in diesem Sinne den energetischen Aspekt Gottes meint, ist die Bezeichnung > Vater < streng von der Benennung >Ungewordenheit< zu trennen.<sup>21</sup> Die Bezeichnung >Vater< fällt also nicht unter die ὀνόματα, die die οὐσία Gottes benennen.

Die Wesensaussagen<sup>22</sup> gewinnt Eunomius aus einer >Satz<-Analyse.<sup>23</sup> Der Satz »Gott ist ungeworden« sei so zu verstehen, daß die Aussage oder das Prädikat (ungeworden) notwendig mit dem Subjekt (Gott) verbunden ist und das »ist« auf die οὐσία zielt<sup>24</sup>; damit sei der Name notwendig auf die ούσία bezogen.<sup>25</sup> Zu Recht kann man diese Theorie als eine »representational theory of language«<sup>26</sup> bezeichnen.

## Benennungen für die evépysia

Von der οὐσία läßt sich nach Eunomius die ἐνέργεια deutlich unterscheiden<sup>27</sup>, so daß sich in einem zweiten Verstehenszugang neben der Diffe-

Vgl. Apol 17,2, p. 54.

<sup>»</sup>Ungewordenheit« und »der Seiende« sind nach Eunomius die einzigen beiden ονόματα, die auf Gott anwendbar sind und die dessen wahres Wesen aussagen. So weit ich sehe, ist für Eunomius noch nicht eingehend untersucht, warum er nur diese und genau diese für Gott zuläßt. Gerade dies wirft ihm z.B. auch Basilius vor.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 552, p. 186,3-10; Eun I 562, p. 188,27-189,3; zum gesamten Kontext vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993, 151f; K.-H. UTHEMANN, 1993a, 340. TH.A. KOPEČEK spricht in diesem Zusammenhang davon, daß die Benennungen Vater und Sohn, wenn sie konventionell auf das Wesen bezogen werden, nach Eunomius nicht wörtlich genommen werden dürften (vgl. TH.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 331f; ähnlich auch C. OSBORNE, 1993, 154). Diese Einschätzung verkennt jedoch die deutliche Unterscheidung der beiden methodischen Schritte bei Eunomius, wonach auch zwei verschiedene Ebenen für die Sprache eingeführt werden; die Benennungen Vater und Sohn gehören nach Eunomius nicht zu den Benennungen, die die ούσία bezeichnen; folglich tritt auch die Frage nicht auf, ob > Vater < und > Sohn < wörtlich zu verstehen sind, da sie nicht in die hier dargestellte Kategorie der Benennungen gehören.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 655, p. 214,21f; Eun I 658, p. 215,13f.16f; Eunomius, Apol 7,10f, p. 40.

Vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993, 160f.

Anders versucht E. MÜHLENBERG die Aussagen des Eunomius aus einer Begriffsanalyse herzuleiten (vgl. E. MÜHLENBERG, 1971, 231f).

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 661, p. 216,18-20.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 661, p. 216,20-22; vgl. D.L. BALAS, 1976, 141; Th.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 460; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 100.

A.A. MOSSHAMMER, 1990, 100.
 Vgl. Apol 20,18f, p. 60.

renz der ovoíai auch eine Differenz der evépyeiai feststellen läßt. Die Unterscheidung der ἐνέργεια von der οὐσία ergibt sich notwendig daraus, daß die οὐσία ohne Anfang und Ende ist, während die ἐνέργεια einen Anfang und ein Ende haben muß. Hätte sie keinen Anfang, müßte auch das Gewirkte zusammen mit der evenveng ohne Anfang existieren und wäre in diesem Sinne gleich-ursprünglich mit dem Wirkenden; Wirkendes und Gewirktes würden als Zweiheit aber die Einheit des ursprunglosen Ursprungs zerstören. Ähnliches gilt für die Annahme, die ένέργεια habe kein Ende.<sup>28</sup> Hinsichtlich der ένέργειαι lassen sich zwischen Vater und Sohn Ähnlichkeiten oder Unähnlichkeiten feststellen<sup>29</sup>. so daß hier auch die Möglichkeit eines Vergleichs von Vater und Sohn besteht. Somit können Namen auch homonym verwendet werden, die dann, auf die jeweilige οὐσία bezogen, analog zu verstehen sind.<sup>30</sup> Aus dem unterschiedlichen Wirken läßt sich für den Vater lediglich eine relative Transzendenz gegenüber dem Sohn eruieren. Denn »Vater« und »Sohn« bezeichnen für Eunomius allein das Wirken, nicht aber die οὐσία. Folglich wird »Vater« immer relativ in Bezug auf den »Sohn« prädiziert<sup>31</sup>, ohne in sich die Ungewordenheit, d.h. die οὐσία Gottes, zu implizieren. Dementsprechend kann der Sohn auch nur Bild des Vaters sein<sup>32</sup>, nicht des Ungewordenen. Der Bildbegriff ist hier also auf die Vater-Sohn-Relation bezogen, die selbst nicht der Sprachebene der ούσία angehört, sondern der der evépyeia; somit fungiert der Bildbegriff in diesem Zusammenhang als Aussage, die die ἐνέργεια impliziert. Folglich erarbeitet Eunomius im Hinblick auf die evépyeiai eine rein axiologische Ordnung, die nicht mit der Ordnung der ovoíai korreliert ist.33 Damit läßt sich dann aber auch kein aristotelisches Rückschlußverfahren auf die energetische Ordnung anwenden, wie dies Mühlenberg nahelegt.<sup>34</sup> Außerdem zeigt sich

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. Apol 23,6-8, p. 62; dazu E. MÜHLENBERG, 1971, 233; unscharf R.P.C. HANSON,

Für weitere Unterscheidungen und Verdeutlichungen vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993, 147 mit

Vgl. z.B. Apol 24,1-4, p. 64; dazu Th.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 333; K.-H. UTHE-MANN, 1993, 148; K.-H. UTHEMANN, 1993a, 339.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. E. GRÜNBECK, 1994, 227.

<sup>31</sup> Vgl. Apol 24,20-24, p. 66; dazu E. MÜHLENBERG, 1971, 233; K.-H. UTHEMANN,

Vgl. Apol 24,4f, p. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 152f, p. 72,15-73,3; K.-H. UTHEMANN, 1993, 158 gegen TH.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 453.

Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 96.

hier, daß mit dem zweiten Verstehenszugang auch nicht der ontologische Zusammenhang von ἐνέργεια und οὐσία expliziert wird.<sup>35</sup>

# Leistungsfähigkeit der Exivoia

Da bei Eunomius die beiden Sprachebenen der οὐσία und der ἐνέργεια zur Erfassung Gottes deutlich unterschieden werden, stellt sich für ihn das Problem, wie der Mensch genau diese Ebenen erreichen kann. Worin besteht die Sprachleistung des Menschen? Ist für die Setzung z.B. des Begriffes ἀγεννησία im Sinne des Eunomius ein zusätzliches Moment über die menschlich kategoriale Sprache hinaus nötig, um die adäquate Durchdringung der »göttlichen Begriffe« abzusichern?

Für die Leistung der menschlichen Sprache taucht in der antiken Literatur immer wieder der Begriff  $\dot{\epsilon}\pi$ ivoi $\alpha$  auf, den Eunomius auch speziell in diesem Zusammenhang einführt. Eunomius subsumiert unter den Begriff  $\dot{\epsilon}\pi$ ivoi $\alpha$ <br/>
einerseits vor allem korrekt artikulierte Lautgefüge ohne Bedeutung wie das Standardbeispiel  $\beta\lambda$ itupi, das in diesem Zusammenhang auch in der Stoa und, verbunden mit dem Begriff  $\dot{\epsilon}\pi$ ivoi $\alpha$ , in breiten Teilen des späten Hellenismus zu finden ist. Andererseits sind es Benennungen, die einen Gehalt haben, der dem menschlichen Denken nicht verschlossen ist, etwa Gestalten des Mythos und der Phantasie (z.B. Hydra, Bock-Reh [ $\tau$ pa $\gamma$ é $\lambda$ a $\varphi$ o $\varsigma$ ]). Ob der  $\dot{\epsilon}\pi$ ivoi $\alpha$  auch positiv die Funktion zugeschrieben werden kann, die Realität zu treffen, ist in den bei Gregor von Nyssa erhaltenen Passagen der Apologiae des Eunomius nicht ersichtlich. Für Eunomius scheint die  $\dot{\epsilon}\pi$ ivoi $\alpha$  etwas Sekundäres zu sein, das den Blick auf das Wesen der Dinge verstellt.

Wenn nun für Eunomius die Benennungen einer Sache entsprechen müssen, scheint er der menschlichen ἐπίνοια in der für ihn wesentlichen

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993, 158; anders E. VANDENBUSSCHE, 1944/45, 67-71; L. ABRAMOWSKI, 1966, 945.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. z.B. Chrysipp bei Galen, de differentia pulsuum III 4, p. 662; Diogenes Laërtius (SVF II 87); Clemens von Alexandrien, Strom VIII 2,3,1, p. 81,11-13; Sextus Empiricus, Adv math III 40-42, p. 262-264; reiche Belege lassen sich auch in den Aristoteleskommentaren finden, z.B. Porphyrius, In Arist Cat p. 102,7-9.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 179, p. 276,22-29; dazu K.-H. UTHEMANN, 1993, 163.
 Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 171, p. 274,25f; zur Sache A. MEREDITH, 1975, 19f;
 Th.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 459.463; K.-H. UTHEMANN, 1993, 165.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. R. MORTLEY, 1986a, 151.153; K.-H. UTHEMANN, 1993, 165-167; K.-H. UTHEMANN, 1993a, 339.

E. GRÜNBECK behandelt die Begriffe κατ΄ ἐπίνοιαν zu Recht als eine dritte Gruppe neben der Sprachebene der οὐσία und der der ἐνέργεια (vgl. E. GRÜNBECK, 1994, 228). Sie untersucht jedoch die damit verbundenen Probleme nicht weiter.

Form z.B. hinsichtlich der Benennung »Gott« keine sprachschöpferische Leistung zuzugestehen. 40 Im Hinblick auf die οὐσία Gottes hatte Eunomius zu zeigen versucht, daß die Bestimmung der äyevvnosa notwendig mit der οὐσία aufgrund der Einheit<sup>41</sup> verbunden ist. Folglich kann auch nicht angenommen werden, diese Bestimmung sei lediglich aus einer Konvention heraus auf Gott angewendet worden. 42 Aber auch für die Sprachebene der ένέργεια kann im Sinne des Eunomius die έπίνοια keine Anwendung finden; denke man nämlich das Verhältnis von οὐσία und ἐνέργεια wie in der nicht-christlichen Tradition der Hellenen in einem ontologischen Sinne, dann müßte angenommen werden, daß die Differenz zwischen Vater und Sohn aufgehoben werde: Denn setze man voraus, daß der Name »Vater« die ἐνέργεια benenne und der Sohn aufgrund dieser evépyeia des Vaters aus ihm hervorgehe, dann müßte, sofern die ένέργεια in diesem Konstrukt mit der ούσία notwendig korreliert sei, auch das Hervorgebrachte sich notwendig auf gerade diese ούσία beziehen: dann wäre aber der Unterschied der ούσίαι von Vater und Sohn aufgehoben und zugleich die Einheit Gottes durch Vater und Sohn sabellianisch unterlaufen.<sup>43</sup>

Bei einer solchen Bestimmung bzw. Eingrenzung der Leistung der  $\epsilon\pi$ ivora bleibt jedoch das Problem in den nur fragmentarisch erhaltenen Teilen der zweiten Apologie des Eunomius ungelöst, wie bei einer derartigen Auffassung die Dinge überhaupt erfaßt und benannt werden können. Ferner führt Eunomius zwar die zwei unterschiedlichen Ebenen von Be-

Diese Feststellung ist insofern unsicher, als Eunomius in der Apologia das Verhältnis der Benennungen und der gedanklichen Leistung des menschlichen Verstandes nur marginal behandelt und die sog. Apologia Apologiae nur in Teilen bei Gregor von Nyssa überliefert ist.

Zu Recht hebt K.-H. UTHEMANN in diesem Zusammenhang hervor, daß die Konzeption des Eunomius nicht als Nominalismus bezeichnet zu werden braucht (so E. CAVALCANTI, 1976, 117 unter Berufung auf Apol 16,9-12, p. 52; ähnlich auch TH. KOBUSCH, 1987, 53, der von nominalistischen Elementen spricht: das Gedachte ist kein Seiendes eigener Art), insofern die Normalsprache bei Eunomius an eine Ursprache rückgebunden bleibt (dazu unten; vgl. auch K.-H. UTHEMANN, 1993, 152). Ferner ist zu betonen, daß die Begriffe, die aus der ἐπίνοια stammen, bei Eunomius nicht als *flatus vocis* aufgefaßt werden müssen: vgl. Apol 8,3-5, p. 42 mit der Interpretation von K.-H. UTHEMANN, 1993, 153; anders TH. KOBUSCH, 1987, 55; TH. KOBUSCH, 1988, 251; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 100.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Zum notwendigen Zusammenhang von Einheit und Ungewordenheit Gottes vgl. Teil III, 2.1 a.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Vgl. Teil III, 2.1 a dieser Arbeit; ferner K.-H. UTHEMANN, 1993, 154.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Vgl. Apol 22,4-11, p. 62; Apol 23,4-15, p. 62/64; Apol 24,18-28, p. 66.
Zur Sache vgl. F. Diekamp, 1896, 145; J. Daniélou, 1956, 413; L. Abramowski, 1966, 946; E. Mühlenberg, 1971, 232; R.S. Brightman, 1973, 97; Th.A. Kopeček, 1979, Vol. II, 314; B. Sesboüé, 1983, 190; Th. Kobusch, 1987, 52; R.P.C. Hanson, 1988, 622; K.-H. Uthemann, 1993, 154.

nennungen der οὐσία und ἐνέργεια ein; hinsichtlich der ἐπίνοια ist jedoch die genaue Unterscheidung von Sprache in Bezug auf göttliche und »endliche« Namen nicht strikt durchgeführt. Wenn nämlich die menschliche ἐπίνοια immer endlich und sogar für die Sprachebene, die die ένέργεια betrifft, unzureichend ist, müßte mit Hilfe der Sprache auch der Unterschied von oùoia und evépyeia klar durchgeführt sein. Aber gerade die Differenz, die die Ebene der ούσία von dem axiologischen Einordnen im Hinblick auf die everveig kennzeichnet, kann durch die menschliche Sprachleistung nicht erreicht werden. Wie gelangen dann aber die göttlichen Namen auf den Menschen?

## Sprache als vorgegebene Realität

Da für Eunomius die Sprache nicht aus der menschlichen ἐπίνοια stammen kann und somit auch keine menschliche Erfindung ist<sup>44</sup>, versucht er, die Benennungen aus der göttlichen Vorsehung abzuleiten<sup>45</sup>. Nach dem Schöpfungsbericht (Gen 1) habe Gott bereits gesprochen, noch bevor der Mensch erschaffen war. 46 Damit hat Gott den Dingen (πράγματα) die Namen gegeben<sup>47</sup>: Benennungen sind in diesem Sinne eine göttliche Setzung (θέσις), die den Dingen von Natur aus (φύσει) zukommen. Als göttliche Setzung sind sie zugleich ein Moment des göttlichen Willens, mit dem Gott auch den Menschen wollte. 48 Folglich geht nach Eunomius die Sprache dem Menschen voraus<sup>49</sup> und dieser hat sie lediglich gelernt<sup>50</sup>. Indem Eunomius die Benennungen in der göttlichen Vorsehung verankert. entzieht er sie der menschlichen Willkür und Sprachschöpfung und kann somit auch behaupten, daß die Benennungen die Dinge genau treffen bzw. mit ihnen übereinstimmen. Insofern ist die Benennung άγεννησία, die die ούσία Gottes betrifft und somit auch nicht mit der Kategorie des Werdens

<sup>44</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 170, p. 274,17f.

<sup>45</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 546, p. 386,5-7; ferner Eun II 196, p. 282,1-14; Eun II 289, p. 311,23-28; dazu F. DIEKAMP, 1896, 145; M. WILES, 1989, 163f; K.-H. UTHEMANN, 1993, 164 (dort weitere Belege); K.-H. UTHEMANN, 1993a, 339.

Ob man eine solche Theorie aber bereits mystisch nennen soll (so E. GRUNBECK, 1994. 225), ist fraglich.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 166, p. 273,16-19; dazu R.E. HEINE, 1975, 139f; R. MORTLEY, 1986a, 154; F.W. NORRIS, 1991, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 196, p. 282,6f.

<sup>48</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 205, p. 284,30-285,3.

Dazu L. ABRAMOWSKI, 1966, 944; E. MÜHLENBERG, 1971, 232; R.E. HEINE, 1975, 137; TH.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 461; R.P.C. HANSON, 1988, 630; F.W. NORRIS, 1991, 63.

49 Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 262, p. 303,2-6.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 399, p. 342,29-343,7.

in Verbindung gebracht werden kann, für Eunomius eine notwendige Aussage, um die Anfanglosigkeit und Einheit Gottes zu garantieren.<sup>51</sup> Damit aber der Mensch die Benennungen verstehen konnte, pflanzte nach Eunomius Gott in dessen Seele ein Vermögen ein, die Benennungen zu vernehmen<sup>52</sup>, d.h. mit der Erschaffung des Menschen wurde in ihm eine Disposition hervorgebracht, damit sich die Menschen überhaupt verständigen konnten.<sup>53</sup>

## Herkunft der Sprachtheorie

Fragt man im Sinne der philosophischen Implikation nach der Herkunft der Sprachtheorie des Eunomius, bildet die Behauptung Gregors, Eunomius habe seine Gedanken aus Platons Kratylos abgeleitet, den Ausgangspunkt der eunomianischen Gedanken.<sup>54</sup> In diesem Dialog geht Platon der Frage nach, ob und inwiefern die Dinge durch die Namen adäquat wiedergegeben werden. Innerhalb dieses Kontextes läßt Platon zunächst zwei unterschiedliche Positionen zu Wort kommen, vertreten durch Kratylos und Hermogenes: Ist die Richtigkeit der Beziehung von Ding und Name bzw. sprachlichem Zeichen von Natur aus (φύσει) gegeben oder kommt sie durch Konvention (θέσει) zustande?<sup>55</sup>

Zunächst wird im *Kratylos* als Frage und Möglichkeit herausgestellt, daß ein Name uns das Wesen des Nominatum lehrt, wenn er es definiert oder wenigstens beschreibt; dann ist das Benannte selbst für den Namen ausschlaggebend, was gegen eine rein konventionalistische These spricht.<sup>56</sup> Im Verlauf des Dialogs findet eine Verschiebung der Positionen statt: Die

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Zur gesamten Interpretation vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993, 164.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 548, p. 386,18-20.

An der hier zitierten Stelle wird das Vermögen der Seele, die Namen oder Benennungen zu vernehmen, selbst nicht benannt. Aus der dann von Gregor angeführten Passage aus der Apologia apologiae wird jedoch m.E. deutlich, daß Eunomius darunter die exivoux versteht (vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 522, p. 388,2-7).

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Vgl. F. Diekamp, 1896, 147; J. Daniélou, 1956, 416; Th.A. Kopeček, 1979, Vol. II, 465.

Vgl. auch die Kulturentstehungslehre im Protagorasmythos (Platon, Prot 320c-322d; vgl. ferner Diodor I 8,3-4, p. 37f; dazu W. Ax, 1986, bes. 97-99).

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 404, p. 344,13f; dazu F. DIEKAMP, 1896, 149; ferner M.S. TROIANO, 1980, 337-346; H.J. SIEBEN, 1993, 81 Anm. 5. 84 Anm. 5 und 6; es könnte sich auch um einen Topos handeln (ausführlich zu dieser Frage A. LEBOULLUEC, 1985).

Zu Kratylos vgl. z.B. Platon, Krat 390de; zu Hermogenes vgl. z.B. 385a-387d.
 Vgl. J.C.B. GOSLING, 1973, 200; K. GAISER, 1974, 30f; A. MEREDITH, 1975, 18; M. SCHOFIELD, 1982, 61-63; Th.A. SZLEZÁK, 1985, 208-220; R. MORTLEY, 1986, 97f; R. REHN, 1986, 74-83; J. SALLIS, 1986, 188-207; A. SOULEZ, 1986, 17-31; G. SCHÖNRICH, 1992, 30-32.
 Vgl. J.C.B. GOSLING, 1973, 201.

Untersuchung des Sokrates läuft darauf hinaus, daß beide Positionen (die naturalistische und konventionalistische) zugleich angenommen werden müssen.<sup>57</sup> Eine natürliche Richtigkeit kann es nach Platon nur dann geben, wenn die Dinge von Natur feststehen und das Sein der Dinge in die Namen eingeht. Aber unter der Voraussetzung, daß sich die Dinge in einer ständigen Veränderung befinden und in diesem Sinne mit der Sprache nicht sicher bezeichnet werden können, ist nur eine konventionelle Richtigkeit möglich und nötig.<sup>58</sup> Die konventionelle Richtigkeit entsteht durch eine Übereinstimmung in der jeweiligen Sprachgemeinschaft. Mit einer zunehmenden Konkretisierung von der Idee zur Sinnenwelt wird die Ähnlichkeit zwischen Namen und Dingen geringer und so die Benennung ein konventionelles Hinzeigen.<sup>59</sup>

Vergleicht man den Ansatz des Eunomius mit dem Platons, so sind durch die φύσις-These des Kratylos gewisse Anknüpfungspunkte für ein Verständnis der eunomianischen Sprachtheorie gegeben. Die eingangs zitierte Meinung Gregors ist somit nicht vollkommen aus der Luft gegriffen. Es fallen aber einige deutliche Unterschiede auf: 1) Platon scheint sich im Kratylos gegen eine rein naturalistische These zu wenden, um zu zeigen, daß diese durch konventionelle Elemente ergänzt werden muß. Dieser Aspekt ist bei Eunomius in dieser Form nicht zu finden. 2) Die Differenz von Benennungen, die nur die ούσία bezeichnen, und solchen, die nur die ένέργεια benennen, kann bei Platon nicht nachgewiesen werden. 3) Die Behandlung konventioneller Elemente ist bei Platon nicht ausdrücklich mit dem Problem der ἐπίνοια verbunden, wie dies bei Eunomius der Fall ist. 4) Bei Platon bleibt die Frage offen, ob Gott bzw. die Götter die Namenssetzer sind<sup>60</sup>, obwohl er immerhin mit dieser Möglichkeit im Rahmen der φύσις-These rechnet<sup>61</sup>. Aufgrund dieser Differenzen zwischen Platon und Eunomius läßt sich der Dialog Kratylos für ein weiteres Verständnis des eunomianischen Ansatzes nur bedingt verwenden.<sup>62</sup>

Um diesen offensichtlichen Problemen einer direkten Anküpfung an Platons Kratylos zu entgehen, verweist Daniélou für die göttliche Offenba-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Vgl. Platon, Krat 428e-435c.

Zu den Verschiebungen vgl. B. WILLIAMS, 1982, 83-93.

Vgl. K. GAISER, 1974, 29f.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Vgl. zum Problem J.C.B. GOSLING, 1973, 204-209; K. GAISER, 1974, 29-37; J. AN-NAS, 1982, 106-109; M. SCHOFIELD, 1982, 65-68; J. SALLIS, 1986, 274-293; B. WILLIAMS, 1994, 28-36.
Vgl. K. GAISER, 1974, 87; J. ANNAS, 1982, 106; TH.A. SZLEZÁK, 1985, 217.

<sup>61</sup> Vgl. z.B. Platon, Krat 425d-426a; dazu auch J. SALLIS, 1986, 270f. 62 Anders F. DIEKAMP, 1896, 149f; F.W. NORRIS, 1991, 62.136.

rung der Namen zunächst auf Clemens von Alexandrien und Origenes<sup>63</sup>. sucht dann aber die Sprachtheorie des Eunomius vor allem aus neuplatonischen Quellen abzuleiten, hauptsächlich von Iamblich und dessen Schule. Um zu einem Vergleich von Eunomius und Iamblich zu gelangen, führt Daniélou nicht allein die erhaltenen Schriften des Iamblich an, sondern versucht, über den Kratyloskommentar des Proklos<sup>64</sup> eine gemeinsame Quelle für Eunomius und Proklos auszumachen, die in einem verlorengegangenen Kratyloskommentar aus der Schule Iamblichs bestehen soll.65

Betrachtet man nun den Kratyloskommentar des Proklos, bilden für diesen Worte und nicht primär der Satz das zentrale Element der Sprache, so daß die Richtigkeit der Worte auch das Kriterium der Richtigkeit des Erkennens ist. 66 Dabei übt die Benennung eine zweifache Funktion aus: Sie ist ein belehrendes, d.h. sinnvermittelndes, und zugleich ein das Sein der Dinge zeigendes und unterscheidendes Werkzeug.<sup>67</sup> In diesem Sinne erschließt die Benennung- der Vermittlung vorgängig- den jeder Sache immanenten Sinn.<sup>68</sup> Insofern der Sinn einer Sache dieser immanent ist, können die Benennungen in ihrer Erschließungsfunktion so verstanden werden, daß sie von Natur aus bestehen, den Sachen verwandt und deren Natur zugehörig sind.<sup>69</sup> Diese Sicht ergibt sich für Proklos daraus, daß er den Demiurgen als Gesetzgeber der Sprache ansieht; insofern sind die Benennungen göttlicher Natur. Der Demiurg setzt mit der Konstitution des Kosmos auch die Benennungen als Spuren und Bilder seines Wesens und Wirkens, so daß über die Götternamen ein Zugang zu Gott möglich ist. 70 Da im göttlichen Bereich begreifendes Denken und Benennen identisch sind<sup>71</sup>, kann der Akt der Konstitution des Kosmos durch den Demiurgen auch als Sich-Aussprechen des göttlichen Denkens verstanden

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Vgl. Clemens von Alexandrien, Strom I 143,6, p. 89,5-7; Origenes, Cels I 24f, p. 74,4-77,10; dazu J. DANIÉLOU, 1956, 422-424.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Zum Problem des nur in Exzerpten tradierten Kommentars des Proklos vgl. M. ERLER, 1987, 192; F. ROMANO, 1987, 114f.

65 Vgl. J. DANIÉLOU, 1956, 424-429.

Die hier vorgeschlagene Vorgehensweise der »philosophischen Implikation« macht eine hypothetische Annahme von möglichen Werken unnötig. Es genügt nämlich, aufgrund von erhaltenen Werken die damalige Diskussion aufzuzeigen.

<sup>66</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1975, 165; F. ROMANO, 1987, 124.

<sup>67</sup> Vgl. Proklos, In Crat 48, p. 16,12f; In Crat 51, p. 20,18-20.

<sup>68</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1975, 165; M. ERLER, 1987, 193.

<sup>69</sup> Vgl. Proklos, In Crat 48, p. 16,19; ferner In Crat 46, p. 15,1-26; dazu W. BEIERWAL-

TES, 1975, 166.

Vgl. Prokos, In Crat 71, p. 30,8-19; In Crat 71, p. 31,29-32,3; In Crat 71, p. 31,18-23; dazu W. BEIERWALTES, 1975, 166; M. ERLER, 1987, 193; F. ROMANO, 1987, 119f.129.

Vgl. Proklos, In Crat 71, p. 33,7-16; dazu W. BEIERWALTES, 1975, 166.

werden<sup>72</sup>: Durch das Benennen sind die Dinge im Hinblick auf die Ideen als Gedanken Gottes durch die Vorsehung Gottes gesetzt. 73 Daher besteht im göttlichen Bereich die Physis-Nomos-Antithese nicht: Die Benennungen sind auch νόμφ, aber nicht aufgrund einer beliebigen menschlichen Vereinbarung, sondern als Setzung aufgrund des ewigen und gemäß zeitfreien Ideen bestehenden Gesetzes.<sup>74</sup> Folglich wird das Wesen der Sache im Wort abgebildet.

Durch das Benennen wird in der Erschließung des Wesens einer Sache zugleich die Unterscheidung der Dinge gesetzt<sup>75</sup>, so daß der Mensch in seiner dianoëtischen Fähigkeit seine Erkenntnisweise den Dingen in ihrer Ordnung anpassen muß<sup>76</sup>: Der differenzierten Wirklichkeit muß eine differenzierte Form der Erkenntnis entsprechen.<sup>77</sup> Im Hinblick auf die Ordnung der Wörter müssen auch die verschiedenen Ebenen der Wirklichkeit verschieden erkannt werden - so werden z.B. die Götter auf intellektuelle Weise durch göttliche Benennungen erkannt.<sup>78</sup> Dabei teilt Proklos die göttlichen Worte gemäß einer triadischen Struktur aller Dinge<sup>79</sup> in drei Gruppen: 1) die unbenennbare Existenz des Göttlichen erfordert unbenennbare Zeichen<sup>80</sup>; das universale Prinzip kann somit nicht in Sprache gefaßt werden; 2) die alles erzeugende Kraft des Göttlichen impliziert Symbole, die nur durch die Theurgie erkennbar sind<sup>81</sup>; 3) der vollkommene Intellekt führt zu den göttlichen Namen, so daß die Menschen in diesem Fall die Götter anrufen und sie in Hymnen preisen können82.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Vgl. Proklos, In Tim II, p. 255,20-24; dazu W. BEIERWALTES, 1979, 148-150; W. BEIERWALTES, 1975, 166; M. ERLER, 1987, 193.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 150; M. ERLER, 1987, 193; C. STEEL, 1987, 118.121.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Vgl. Proklos, In Crat 51, p. 18,14f; W. BEIERWALTES, 1975, 167; M. ERLER, 1987, 193f; F. ROMANO, 1987, 121.

Zur Frage der Behandlung der Gegenargumente Demokrits (bei Proklos) gegen die Physis-These vgl. J.C. RIJLAARSDAM, 1978, 211-217.

75 Vgl. W. BEIERWALTES, 1975, 168.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Vgl. Proklos, In Remp I, p. 105,7-9.

<sup>77</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1975, 153.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Vgl. Proklos, In Parm 853,1-8; dazu M. ERLER, 1987, 194; F. ROMANO, 1987, 128.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Vgl. Proklos, In Crat 71, p. 30,3.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Vgl. Proklos, In Crat 71, p. 31,6.

<sup>81</sup> Vgl. Proklos, In Crat 71, p. 31,18-28.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Vgl. Proklos, In Crat 71, p. 31,28-32,5.

In diesem Zusammenhang kann auch auf die Konzeption der Götternamen als »Standbilder« der Götter verwiesen werden (vgl. Proklos, In Crat 133, p. 78,1).

Zu den verschiedenen Ebenen vgl. W. BEIERWALTES, 1975, 165; M. ERLER, 1987, 196; F. ROMANO, 1987, 131.133; A. SHEPPARD, 1987, 137.149 (mit weiterführender Lit.); R. BARTHOLOMAI, 1990, 102f.105f (weitere Lit.).

Vergleicht man Eunomius und Proklos miteinander, so lassen sich in der Tat wesentliche Übereinstimmungen zeigen. Zum einen ließe sich für Eunomius verständlich machen, warum durch die Benennungen eine Erkenntnis des Wesens einer Sache möglich ist: Sofern im göttlichen Bereich begreifendes Denken und Benennen identisch und die Worte mit der Konstitution des Kosmos gesetzt sind, ist über die Benennungen ein Zugang zum Wesen einer Sache möglich, ohne daß der ἐπίνοια eine zusätzliche sprachschöpferische Kraft zuerkannt werden müßte. Zugleich ist deutlich, daß es für Eunomius wie auch für Proklos eine Ordnung der Benennungen entsprechend der in sich differenzierten Wirklichkeit gibt, also auch verschiedene Sprachebenen.

Neben diesen grundsätzlichen Übereinstimmungen müssen aber auch die wesentlichen Differenzen beachtet werden: 1) Im Kratyloskommentar ist die Rolle der ἐπίνοια nicht thematisiert; statt dessen findet sich vor allem die διάνοια. Die Differenz sollte aber nicht überbewertet werden. da Proklos an anderen Stellen durchaus eine ähnliche Einschätzung der έπίνοια kennt wie Eunomius.<sup>84</sup> 2) Bei Proklos ist die klare Unterscheidung von Benennungen für die οὐσία und der Benennungen für die ένέργεια nicht in der Form anzutreffen wie bei Eunomius, da Proklos vor allem herausstellen möchte, daß durch den demiurgischen Ursprung die Benennungen gesetzt werden.85 Dies könnte in der Tat auch für die Gottesvorstellung bei Eunomius ausgewertet werden. Zudem könnten die ersten beiden Ebenen der Triade der Namen bei Proklos auf eine Differenz der Namen hindeuten, die Eunomius expliziert. 3) Während aber Eunomius für den göttlichen Bereich die Unterscheidung zweier Ebenen einführt, nämlich der Benennungen für die οὐσία und der Benennungen für die ἐνέργεια, ordnet Proklos sie in einer triadischen Form an. 4) Eunomius versucht zu zeigen, daß der Begriff ayevvnosa allein für Gottes Wesen angenommen werden kann, was für Proklos in dieser Form nicht zutrifft<sup>86</sup>. 5) Schließlich betont Proklos, daß es unnennbare Zeichen, das Schweigen oder die Sprachlosigkeit dem universalen Prinzip gegenüber gebe, während Eunomius eine solche Konzeption durch seine Erörterung der ayevvnoja gerade zu verhindern sucht. Es läßt sich also feststellen. daß zwar manche Anknüpfungen zwischen Eunomius und Proklos vorhan-

Allgemeinere Hinweise bei A. MEREDITH, 1975, 19; R. MORTLEY, 1986a, 155.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Vgl. z.B. Proklos, In Parm 731,26-29; 753,13-25.

Demgegenüber behauptet R. MORTLEY, daß der Begriff ἐπίνοια bei Proklos kein technischer Ausdruck sei (vgl. R. MORTLEY, 1986a, 146).

<sup>85</sup> Vgl. Proklos, In Crat 19, p. 8,21-23; In Crat 81, p. 38,8f; In Crat 182, p. 108,22.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Vgl. z.B. Proklos, Theol Plat I 28, p. 121,14-16.

den sind. Wegen der deutlichen Unterschiede scheint aber der postulierte verlorene Kratyloskommentar aus der Schule Iamblichs als einer gemeinsamen Quelle fragwürdig zu sein. Da sich bei der argumentativen Herleitung der ἀγεννησία bei Eunomius manche Anklänge an Iamblich und Dexipp gezeigt haben, soll der Sprachtheorie des Iamblich nachgegangen werden.

Auf diesen Zusammenhang zu Iamblich hat vor allem Daniélou aufmerksam gemacht, indem er auf die beiden Werke De mysteriis und De vita Pythagorica verweist. Dabei stellt er zu Recht fest, daß zwischen De vita Pythagorica des Iamblich und Eunomius wesentliche Unterschiede bestehen, nach seiner Auffassung jedoch nicht zu De mysteriis. 87 Dieses Problem wird von Daniélou so gelöst, daß zwar die Schrift De vita Pythagorica von Iamblich stamme, nicht aber De mysteriis; dieses Werk weist er der Schule des Iamblich zu.88 Sieht man aber davon ab, ob eine solche Zuweisung von De mysteriis gerechtfertigt ist<sup>89</sup>, kann man zunächst von dem Text De myst. VII 4 ausgehen: Dort betont Iamblich, daß die Namen nicht aus der menschlichen ἐπίνοια stammen können, sondern daß die Menschen die Worte erst lernen müssen, nämlich in dem Sinne, daß den Menschen vorgängig die Erkenntnis eingeboren wird; so ist den Menschen ein Zugang zur οὐσία der Götter möglich. 90 Durch die Götternamen als Symbole<sup>91</sup> wird die Seele zu den Göttern emporgeführt – die Götternamen sind nicht aufgrund einer Konvention gesetzt, sondern von der Natur des Seienden abhängig: Die heiligen Völker (z.B. Ägypter, Assyrer) haben nach Iamblich die ursprünglichen Namen erfahren und sie in ihrer Sprache weitergegeben. 92 Das Zuerstdenkende kann aber allein durch

<sup>87</sup> Vgl. J. DANIÉLOU, 1956, 424.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Vgl. J. DANIÉLOU, 1956, 424.

Dieser Interpretation von *De mysteriis* durch J. DANIÉLOU schlossen sich auch folgende Autoren an: L. ABRAMOWSKI, 1966, 943f; R.E. HEINE, 1975, 141f; A. MEREDITH, 1975, 19; R.J. DE SIMONE, 1987, 458. Da die Methode der philosophischen Implikation unabhängig von der Quellenfrage ist, muß die Autorschaft hier nicht geklärt werden.

ST. GERSH geht im Rahmen seiner Interpretation der göttlichen Namensgebung nicht auf Iamblich ein (vgl. ST. GERSH, 1978, 159).

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Die Autorenschaft von Iamblich wurde neuerdings auch von A. SODANO in Frage gestellt (vgl. A. SODANO, 1984, 9-38); kritisch dazu B. NASEMANN, 1991, 13-18; zum Problem auch M. SICHERL, 1957 passim; E. DES PLACES, 1977, 295 (weitere Lit.); zur Einordnung von *De mysteriis* in das Gesamtwerk Iamblichs vgl. B. DALSGAARD LARSEN, 1975, 6f.

<sup>90</sup> Vgl. Iamblich, De myst VII 4, p. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Zu den Symbolen vgl. P. CROME, 1970, 23.44.49.63; E. DES PLACES, 1977, 301f; D.J. O'MEARA, 1989, 99-101.

O'MEARA, 1989, 99-101.

92 Vgl. Iamblich, De myst I 15, p. 64-67 und De myst VII 5, p. 193-195; dazu P. CROME, 1970, 21.26f; M. HIRSCHLE, 1979, 46f.

Stillschweigen geehrt werden<sup>93</sup>; dem ersten Gott folgen aber andere Götter, die je nach ihren Wirkungen (ἐνέργειαι) andere Namen erhalten.<sup>94</sup>

In den Texten aus De mysteriis sind in der Tat Anklänge zwischen Iamblich und Eunomius vorhanden, vor allem hinsichtlich der Rolle der ἐπίνοια, der Unterscheidung von οὐσία und ἐνέργεια und der Vermittlung der Namensoffenbarung in der Seele. Es ist zu betonen, daß für Eunomius die Frage eines sidealen Bezugspunktes (νοητά), der bei Iamblich erkennbar ist, keine Rolle spielt. Ferner insistiert Eunomius darauf, daß nur ein Name für Gott adäquat ist, was in diesem Sinne für Iamblich nicht zutrifft. Besonders für das Verständnis der ἐπίνοια bei Eunomius hat Mortley zu Recht hervorgehoben, daß Parallelen zur Stoa vorhanden sind. Folgender Aspekt, der auch für Eunomius wichtig ist, wird vor allem bei Dexipp herausgestellt: Die ἐπίνοια, die in deutlichem Kontrast zur ὑπόστασις stehe , drücke aus, daß etwas abstrakt gedacht wird; die Schwäche der ἐπίνοια bestehe darin, daß sie eine nachfolgende Aktion zu einer bereits vorhandenen Realität darstelle, also eine konzeptionelle Funktion nach einem Ereignis hat—im Gegensatz zum ὄνομα. 100

Die Position des Eunomius weist also manche *Implikationen* auf, die dessen Sprachtheorie aus einem neuplatonischen Kontext heraus ver-ste-

In diesem Zusammenhang verweist M. HIRSCHLE darauf, daß sich Iamblich von Porphyrius abgrenze (vgl. M. HIRSCHLE, 1979, 42-44.46); zur Einschätzung der Sprache bei Porphyrius vgl. P. HADOT, 1977, 231.233.

Vgl. Iamblich, De myst VIII 3, p. 196.

Ygl. Iamblich, De myst VIII 3, p. 196f; dazu P. CROME, 1970, 31f; P.M. GREGORIOS, 1988, 230.
 Ygl. zu diesen Aspekten B. SESBOÜÉ, 1983, 192f; P.M. GREGORIOS, 1988, 229.231.

Hier ist aber zu beachten, daß Iamblich den göttlichen Charakter der Sprache anhand der Hieroglyphen behandelt, während er in De vita Pythagorica (Vgl. Iamblich, Vit.Pyth 56, p. 30f) eine andere Konzeption vertritt (vgl. B. DALSGAARD LARSEN, 1972, 354).

R.P.C. HANSON kritisiert zwar den Ansatz von J. DANIÉLOU, geht aber nicht so sehr auf die Namenstheorie ein (vgl. R.P.C. HANSON, 1988, 631). R. MORTLEY hebt demgegenüber hervor, daß zwar durchaus Parallelen zwischen Iamblich und Eunomius bestehen, daß J. DANIÉLOU aber einen breiteren Kontext hätte untersuchen müssen, so auch Syrian, Dexipp und Damascius (vgl. R. MORTLEY, 1986a, 155f). Ansonsten ist aber auffällig, daß R. MORTLEY innerhalb des Neuplatonismus die sog. Athenische Schule stark von anderen Richtungen abhebt (vgl. z.B. R. MORTLEY, 1986a, 146f), was in dieser Form aber proble-

matisch ist (vgl. I. HADOT, 1978, passim).

96 Vgl. K.-H. UTHEMANN, 1993a, 341.

<sup>97</sup> Vgl. J.M. RIST, 1981, 187.

<sup>98</sup> Vgl. Sextus Empiricus, Adv. math VIII 56-62, p. 264-268; dazu J.M. RIST, 1981, 187f.

<sup>99</sup> Vgl. auch Plotin, Enn II 9,1,40-63.

Vgl. Dexippus, In Arist Cat p. 10,10-12; In Arist Cat p. 17,9-13; In Arist Cat p. 50,12-14; dazu R. MORTLEY, 1986a, 151-153.

hen lassen; damit ist aber die Originalität des Ansatzes von Eunomius nicht geschmälert. 101

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Die Gedanken des Eunomius ließen sich auch von weiteren Texten her verstehen, die aber für die hier vorgelegte Untersuchung der philosophischen Fragestellung nicht weiter herangezogen werden können:

Clemens von Alexandrien, Strom I 143,6, p. 89,5-7.

Origenes, Cels I 24f, p. 74,4-77,10.

Sextus Empiricus, Adv. math VIII 56-62, p. 264-268. Für den Zusammenhang des platonischen Kratylos und der stoischen Sprachtheorie vgl. G.C. STEAD, 1988, 303-305.307-311.

Philon, Leg. all 2,14-15, p. 93,15-94,1; dazu die Andeutungen bei R.P.C. HANSON, 1988, 631 und F.W. NORRIS, 1991, 62.149.192.

Alkinoos, Didask 6, p. 14f; dazu Th.A. KOPEČEK, 1979, Vol. II, 321f.329; F.W. NORRIS, 1991, 62.149; J. DILLON, 1993, 85f; anders J.M. RIST, 1981, 186. Interessant sind hier vor allem die deutlichen Parallelen von Alkinoos und Proklos (In Crat) hinsichtlich der Benennungen als Werkzeuge zum Lehren und zur Differenzierung der Dinge ihrem Wesen nach (vgl. oben die Interpretation zu Proklos).

Epikur, Ep ad Herod 75f, p. 67; dazu F.W. NORRIS, 1991, 62.149.

Theophilus, Ad Autol. II 13.

Archytas, de sapientia frg. 2.

#### b) Die Erwiderung Gregors

Gregor von Nyssa reagiert auf die Herausforderung des Eunomius nicht nur dadurch, daß er zu zeigen versucht, welche Probleme sich aus der Stufung der Gottheit und einer klaren Differenzierung der ovoiat von Vater, Sohn und Geist ergeben. Da Eunomius die Bestimmung der ovoiat als ein notwendiges Korrelat zu den Benennungen darstellt, ist Gregor von Nyssa gezwungen, in dieser Hinsicht auf Eunomius zu antworten. Wenn auch seine Reaktion auf Eunomius nicht allein als maßgeblich für die Entwicklung seiner Sprachtheorie betrachtet werden darf, hat diese Phase der Auseinandersetzung doch einen wesentlichen Beitrag und manche Klärung für seine eigene Position gebracht.

Gregor versucht, alle wesentlichen Aussagen der Sprachtheorie des Eunomius zu widerlegen: Gott habe weder die Namen der Dinge im Sinne der Benennung mitgeteilt (wie Eunomius es lehrt) noch die Namen naturgemäß festgesetzt oder in den Seelen der Menschen eine Disposition geschaffen, die von Gott gesetzten Namen zu erfassen.<sup>2</sup> Um die Ansichten des Eunomius zu widerlegen, führt Gregor zunächst einige Aspekte an, die seiner Meinung nach bei Eunomius nicht genügend behandelt oder die bei ihm als Probleme nicht hinreichend gelöst sind. Wenn wirklich die άγεννησία als alleinige und notwendige Bestimmung des Wesens Gottes angesehen werden müßte, dann wäre es auch zwingend, daß alle Menschen in der Wesenserkenntnis Gottes übereinstimmten, d.h. zum Beispiel, daß schon im AT Gott das Prädikat ayevvnoja durchgängig erhalten haben müßte.<sup>3</sup> Ferner müßte in Rechnung gestellt werden, daß es viele Sprachen gibt<sup>4</sup>, somit auch viele Schattierungen hinsichtlich der Wesensaussagen, die bei der Unterschiedenheit der Sprachen nicht in Einklang gebracht werden könnten. Es gibt nach Gregor auch die Möglichkeit einer Änderung von Worten<sup>5</sup>; eine solche Ansicht würde für die Position des Eunomius zur Folge haben, daß die Änderung der Worte

 $<sup>^1\,</sup>$  Vgl. F. Diekamp, 1896, 182; A.A. Weiswurm, 1952, 111; R.E. Heine, 1975, 150; F. Dünzl, 1993, 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 198-204, p. 282,29-284,27; dazu F. DIEKAMP, 1896, 152.

<sup>152.

3</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 412-413, p. 346,15-22; dazu F. DIEKAMP, 1896, 153.

4 Vgl. Gregor von Nyssa, Fin II 251-254, p. 299.19-300.26; Eun II 406-407, p. 344,2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 251-254, p. 299,19-300,26; Eun II 406-407, p. 344,25-345,11; dazu F. DIEKAMP, 1896, 153; A.A. WEISWURM, 1952, 113 (dort weitere Belege zu diesem Aspekt); Th. KOBUSCH, 1988, 256.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun III.V 51-52, p. 178,21-179,15; dazu F. DIEKAMP, 1896, 153; Th. KOBUSCH, 1988, 256.

Gemeint ist hier der Ersatz von Worten oder Namen durch andere, so z.B. von Saulus durch Paulus.

von Gott selbst initiiert sein müßte. Aus demselben Grund wäre Eunomius auch gezwungen, Gott als Urheber häßlicher Namen anzusehen.6 Und schließlich müßte mit dem Mißbrauch von Sprache gerechnet werden.<sup>7</sup>

Gregor von Nyssa lehnt deshalb in einem ersten Anlauf die direkte Offenbarung der Namen für die Dinge durch Gott ab. Dieser könne vielmehr nur als Urheber der menschlichen Denkkraft und des Sprachvermögens angesehen werden, nicht aber der Wörter mit ihrer spezifischen Lautabfolge. 8 Sprache setze vielmehr voraus, daß der Mensch seine Vernunft und sein Sprachvermögen frei und selbständig einsetzen könne<sup>9</sup>, was Gregor mit dem traditionellen Begriff ἐπίνοια belegt. Die Willensfreiheit ist für Gregor eines der zentralen Momente<sup>10</sup>, um gegen Eunomius wirksam argumentieren zu können. Die Rolle der ἐπίνοια ist in diesem Zusammenhang für Gregor durch folgende Momente bestimmt: Sie ist inventiv und leistet ein methodisch gesichertes Wissen des Unbekannten; dabei geht sie von einem intuitiv erfaßten ersten Gedanken (ἡ πρώτη νόησις) aus und fügt das daraus Folgende mit diesem ersten Gedanken zusammen. 11 Darin liegt auch begründet, daß die Worte, die durch das Denken hervorgebracht werden, der menschlichen Erfindung entspringen und in diesem Sinne das Wesen der Dinge nicht darzustellen vermögen. Zwi-

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 238, p. 295,27-296,8; dazu F. DIEKAMP, 1896, 155.
 Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 187-191, p. 278,26-280,21; dazu TH. KOBUSCH, 1988,

<sup>255.

8</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 283, p. 309,26-29; Eun II 401-402, p. 343,10-344,3; Abl 2, p. 43,3-44,6; dazu F. DIEKAMP, 1896, 154.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 186, p. 278,20-26; Eun II 395-396, p. 341,22-342,12; Eun II 401, p. 343,20-25; Op hom 10, p. 152B; dazu F. DIEKAMP, 1896, 154; K. GRONAU. 1914, 148; A.A. WEISWURM, 1952, 110.112; R. MORTLEY, 1986a, 180.188; TH. KOBUSCH, 1988, 255; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 100; E. GRÜNBECK, 1994, 229f.

Zum Freiheitsgedanken bei Gregor neuerdings R.J. KEES, 1995, 217-220.

<sup>11</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 182, p. 277,20-26; ähnlich auch Basilius von Caesarea, Adv Eun I 6, p. I 184/186. Grundlegend für eine solche Bestimmung ist Aristoteles. Topik I 12.105a13f; zur aktiven Rolle der ἐπίνοια bei Plotin vgl. Enn V 8,7,41-44; Plotin verwendet den Begriff ἐπίνοια auch im Zusammenhang eines reflexiven Wissens des Geistes von sich selbst (vgl. Enn II 9,1,40-57); zur aktiven Rolle vgl. ferner Galen, De plac. Hipp. et Plat. 6,8,7, p. 408,24-28.

Vgl. zu diesen Aspekten A.A. WEISWURM, 1952, 113.129-132; E. MÜHLENBERG, 1966, 195; A. MEREDITH, 1975, 21; TH. KOBUSCH, 1988, 255; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 102.

Problematisch scheint in diesem Zusammenhang aber zu sein, wenn A. MEREDITH davon spricht, daß die ἐπίνοια ein verläßliches, wenn auch restringiertes Wissen von Gott (»being of God«) liefere (vgl. A. MEREDITH, 1975, 20; anders dagegen R.E. HEINE, 1975, 157), da unklar bleibt, worauf sich ein solches Wissen beziehen kann (Existenzaussagen, Wesensaussagen). Diese Frage wird unten nochmals gesondert aufgegriffen.

schen Sache und Wort gibt es dann keine *notwendige* Verbindung.<sup>12</sup> Es bleibt jedoch zu klären, wie der Bezug von Ding und Wort zu bestimmen ist, wenn die Sprache auf die Dinge verweisen soll.<sup>13</sup>

Um diesen Bezug von Sprache und Ding zu verdeutlichen, greift Gregor von Nyssa auf eine Unterscheidung von lautlichem Sprechen, dem durch die Laute Bedeuteten und den gemeinten Gegenständen zurück, die in dieser Form vor allem durch die Stoa vermittelt wurde. <sup>14</sup> Die Laute bzw. das lautliche Sprechen oder die sinnlich wahrnehmbare, d.h. hörbare Benennung haben nach Gregor ihre Entsprechung in den Gedanken im Herzen<sup>15</sup>, worunter Gregor die διάνοια bzw. ἐπίνοια versteht. <sup>16</sup> Die äußere Benennung als Ausdruck des Gedankens ist für Gregor notwendig, da der Mensch ein Körperwesen ist <sup>17</sup> und dadurch das Geistige oder Diskursive nur über ein körperliches Medium vermittelt werden kann. Die äußere Rede ist in diesem Sinne ein diskursiver Logos, der für die Äußerung sinnlich wahrnehmbarer Elemente bedarf. <sup>18</sup> In dieser Hinsicht ist Sprache bzw. die äußere Rede den zeitlich körperlichen Bedingtheiten unterworfen und somit endlich. <sup>19</sup>

Daß Sprache der sinnlichen Elemente bedarf, ist vor allem in der stoischen Sprachtheorie<sup>20</sup> in einem ähnlichen Kontext wie dem Gregors entwickelt. Demzufolge ist jede Benennung und jeder Redeteil als Name an

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 165-183, p. 272,30-277,26; Eun II 243-261, p. 297,21-302,24; dazu A.A. Weiswurm, 1952, 117; A.A. Mosshammer, 1990, 101.
 Vgl. auch die Konzeption von Adam als Benenner der Dinge: Gregor von Nyssa, Eun II 412, p. 346,15-20; Eun II 547, p. 386,7-17; dazu Th. Kobusch, 1988, 255.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. M. CANÉVET, 1983, 31-35.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Allgemein verweisen auf den stoischen Hintergrund J. BAYER, 1935, 40.42 (es fehlt hier jedoch die klare dreifache Differenzierung; für ihn sind die Begriffe bei Gregor aus dem Bereich des Körperlichen genommen); A.A. WEISWURM, 1952, 115; R. MORTLEY, 1986a, 150; klar herausgearbeitet ist dies bei Th. KOBUSCH, 1988, 256.

E. MÜHLENBERG verweist demgegenüber allgemein auf die platonisch-aristotelische Tradition (vgl. E. MÜHLENBERG, 1971, 242). E.V. IVÁNKA betont die stoische Terminologie, die er allerdings in Zusammenhang mit einem aristotelischen Ansatz sieht, der bei der Sinneswahrnehmung ansetzt; darin will E.V. IVÁNKA einen klaren Unterschied zum Neuplatonismus sehen (vgl. E.V. IVÁNKA, 1964, 155), was in dieser Form aber sicher nicht zutrifft (vgl. E.K. EMILSSON, 1988 passim; H. BENZ, 1990, 178-282; W. BEIERWALTES, 1991, 184f). Zur stoischen Terminologie vgl. aspektreich W. AX, 1986, 138-211.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 539, p. 182,19f.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 540, p. 182,25-183,3 zur διάνοια.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 207-209, p. 285,17-286,6.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 200, p. 283,13-20; Op hom 9, p. 149B-152A.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 207, p. 285,19-21.

Vgl. Galen, In Hippocr de humoribus lib I = SVF II 144 und Aëtius, Plac IV 21 = SVF II 836; vgl. W. Ax, 1986, z.B. 166-190. Zum Problem der stoischen Sprachtheorie, besonders der Unvollständigkeit der Lekta vgl. A. SCHUBERT, 1994, 57-67; ferner M. FREDE, 1994, 109-128.

die sinnliche Lautgestalt gebunden und insofern endlich; folglich ist auch die Benennung άγεννησία für die ούσία Gottes, die von Eunomius in den Vordergrund gestellt wird, dem menschlichen Bereich zuzuordnen und als endliche Größe zu bestimmen. Wenn Eunomius also annimmt, daß durch die Benennung >Ungewordenheit< allein die ούσία Gottes bezeichnet und zugleich von der οὐσία damit auf die entsprechende Benennung Gottes geschlossen werden kann<sup>21</sup>, müßte – wenn man die von Gregor verwendete stoische Theorie zugrundelegt - der Name avevvnoia endlich sein. Dies träfe aufgrund der Verwiesenheit von Name und οὐσία somit auch auf das Wesen Gottes zu. Dem setzt Gregor von Nyssa entgegen, daß den Menschen von Gott die Möglichkeit gegeben worden ist, sprachlich das Erschaffene (das Seiende) zu erfassen, daß aber die göttliche Natur dadurch nicht betroffen werde, da das Ungeschaffene, das Sein, und die Aussage nicht identisch sind.<sup>22</sup> Aussagen schaffen für Gregor eine Realität nicht; darin unterscheidet sich Gregor von einer göttlichen Namensoffenbarung, wie sie Eunomius vertritt. Vielmehr enthüllt die Aussage den Gedanken<sup>23</sup> und stellt in diesem Sinne eine Manifestation des Gedachten dar.<sup>24</sup> Sie kann aber die ungeschaffene göttliche Natur nicht benennen.

Vom Bereich der lautlichen Benennung ist nach Gregor das σημαινόμενον zu unterscheiden<sup>25</sup>, das nach stoischer Auffassung einen eigenen Seinsbereich neben den Lauten und den Dingen bezeichnet.<sup>26</sup> Das σημαινόμενον ist geistiger und unkörperlicher Natur<sup>27</sup> und wird von Gregor auch mit dem aristotelischen Terminus νόημα wiedergegeben<sup>28</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. Teil III, 4.1 a dieser Arbeit.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 44-47, p. 239,1-25; Eun II 159-176, p. 271,11-276,6.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 184-188, p. 278,9-279,14.

Knapp dazu A.A. WEISWURM, 1952, 115; zum gesamten Kontext vgl. TH. KOBUSCH, 1988, 256f.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 28, p. 234,19f.

Vgl. Sextus Empiricus, Pyrr 1,138, p. 82; Pyrr 2,15, p. 160; Pyrr 2,213, p. 288; Math 7,31, p. 16; Math 8,11, p. 244; Math 8,69, p. 270; Diogenes Laërtius, Vit 7,62,10, p. 324,1f. Zum Problem vgl. auch G.C. STEAD, 1988, 307f; A. SCHUBERT, 1994, 103-109.

In dem dreigliedrigen Modell stehen sich das zweiseitige Sprachzeichen (Laut und Bedeutung) und das außersprachliche Zeichenobjekt gegenüber (vgl. dazu W. AX, 1986, 155 u.ä.). Dementsprechend sind die Ausführungen von R. MORTLEY kritisch zu prüfen, der behauptet, für Gregor habe der Name keine reale Existenz, sondern sei lediglich ein Zeichen von etwas (vgl. R. MORTLEY, 1986a, 190). Da auch Gregor das Standardbeispiel βλίτυρι kennt (vgl. Teil III, 4.1 a dieser Arbeit), dem aber kein sinnvolles Objekt entspricht, haben die Laute durchaus eine reale Existenz, allerdings ohne Bedeutung und ohne außersprachliches Zeichenobjekt.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun III,I 94, p. 36,1-10; vgl. auch Sextus Empiricus, Math

<sup>8,12,</sup> p. 246.

<sup>28</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun III,IX 4, p. 265,19; vgl. auch Aristoteles, De anima 432a11; De interpret 16a14; De memoria 451a1.

oder als inneres Resultat des Denkens, als Eugagic, verstanden. "Eugagic kann zwar das Sein eines sinnlich Dargestellten meinen<sup>29</sup>, in der rhetorischen und grammatischen Tradition ist es allerdings gängig, es im Sinne von »Bedeutung« aufzufassen.30 Jede äußere Bezeichnung (lautliche Benennung) hat dann eine eigene Bedeutung<sup>31</sup>, wie das Beispiel Gregors belegt, das er von Basilius<sup>32</sup> übernimmt: Die Bezeichnungen Korn, Frucht, Same, Nahrung usw. (σημαινόμενα) haben im Falle des Weizens jeweils eine eigene Bedeutung.<sup>33</sup> Der Mensch kann etwas nur als bestimmt Bezeichnetes erfassen, das in bestimmter Hinsicht differenziert wird: Folglich hat jedes Bezeichnete eine bestimmte Bedeutung.<sup>34</sup> Aufgrund dieser stoischen >Bedeutungs<-Theorie - nicht nur wegen der lautlichen Benennung - ist im Sinne Gregors der Sprachtheorie des Eunomius der Boden entzogen, da Bedeutungen in diesem Kontext nur als bestimmte. wenn auch geistige und unkörperliche Bedeutungen verstanden werden können. Als Bestimmtes können sie im Kontext dieser Bedeutungs-Theorie nicht die ούσία bezeichnen.35 Wie das Beispiel vom Weizen für die Rolle der ἐπίνοια ferner deutlich macht, besteht eine der wesentlichen Funktionen der ἐπίνοια darin, dihairetisch die Bedeutungen differenziert darzustellen.36

Die bisherigen Bestimmungen des Wesens von Sprache haben für Gregor von Nyssa vor allem zwei Aspekte gezeigt: Einerseits setzt Benen-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Beat 5, p. 130,11; vgl. auch Diogenes Laërtios, Vit 7,152,8, p. 363,1 zu Poseidonius.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. Herodianus, Il Pros 3,2, p. 114,17 und 125,33; Longinus, Exz 19,1, p. 327,15 und Exz 23,2, p. 328,2; Aelius Aristides, Ars rhet 1,5,3,2,6, p. 495,8; Ars rhet 1,6,2,1,1, p. 496,11; Ars rhet 1,6,2,3,2, p. 496,31; Hermogenes, περὶ εὐρέσεως 4,13,19, p. 206,1; περὶ εὐρέσεως 4,13,112-116, p. 210,13-18; Polybius Rhetor, Fragm de figuris p. 106,23; Tryphon, Trop p. 192,1 und 199,15; Apsines, Probl p. 407,18-20.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 30, p. 235,15; Abl p. 43,17-20.

Vgl. Basilius von Caesarea, Adv Eun I 6, p. I 186.

<sup>33</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 352, p. 329,3-7.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 560, p. 188,13-19; Eun I 599, p. 199,1-3.

<sup>35</sup> Zum Gesamten vgl. TH. KOBUSCH, 1988, 257f.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 352-354, p. 328,27-329,26; dazu A.A. WEISWURM,

In diesem Zusammenhang hat R. MORTLEY einige interessante Texte von Dexipp, Syrian und Ammonius herangezogen und den Nachweis geführt, daß zumindest dort die Rolle der επίνοια darin besteht, über etwas abstrakt zu denken; es wird nicht nur an ein mentales Bild eines Objektes gedacht, sondern auch an die Rückführung in die Abstraktion, zusätzlich verbunden mit einem differenzierenden Moment (vgl. R. MORTLEY, 1986a, 152f). Wenn man diese Texte heranzieht, wirkt die Konzeption von Basilius und Gregor in der Tat nicht mehr so originär (anders A. MEREDITH, 1975, 21).

Vgl. Dexipp, In Arist Cat p. 10,11; In Arist Cat p. 26,6; In Arist Cat p. 50,14f; Syrian, In Arist Met p. 45,1f; In Arist Met p. 161,25-27; Ammonius, In Porph Isag p. 11,26f; In Porph Isag p. 33,12f usw.

nung bzw. Sprache die Freiheit auf Seiten des Menschen voraus<sup>37</sup>, andererseits wird - im Anschluß an die stoische Sprachtheorie - die semantische Repräsentation (Laut und Bedeutung) vom im Zeichen repräsentierten Objekt unterschieden.<sup>38</sup> Die Objekte selbst können wiederum in körperliche und geistige differenziert werden.<sup>39</sup> Während man die körperlichen Objekte nach Gregors Auffassung direkt physisch erfassen und auf sie durch Zeichen deiktisch verweisen kann, ist dies bei den geistigen Objekten nicht möglich. 40 Aber auch im Fall der körperlichen Objekte repräsentieren die Namen letztlich nicht die Dinge selbst in ihrer οὐσία. da eine Differenz zwischen Ding und Name dadurch gesetzt wird, daß das Ding von den Sinnen aufgenommen, gedacht und sprachlich mitgeteilt wird. Sprache repräsentiert somit auf ihre Weise die geschaffene Realität. 41 Sprache setzt als wesentliches Moment Differenz voraus, wenn sie die Realität beschreibt.<sup>42</sup> Denn das Wort ist vom Ding, das es erfassen soll, unterschieden, sofern der Mensch aufgrund freier Willensentscheidungen in seinen geistigen Prozessen diesen Unterschied setzt. Zugleich trifft auf den Menschen selbst eine zweifache Differenz zu, nämlich die in Geist und Körper<sup>43</sup> und die der Menschen untereinander, da sich die Menschen als Körperwesen<sup>44</sup> voneinander unterscheiden. Wenn also Sprache aufgrund dieser dreifachen Differenz die Wirklichkeit beschreiben soll, kann sie dies nur in der Form von Differenz. Folglich ist es möglich, die Verwendung der Sprache als Anzeige der Differenz von Dingen, als Abfolge von Ereignissen im Gedächtnis usw. zu verstehen. Zudem weist Sprache in sich selbst Differenz durch die Unterschiedenheit der Wörter und in der Satzstruktur auf. 45 Diese Differenz innerhalb des sinnli-

Neben der oben genannten Literatur vgl. A.A. MOSSHAMMER, 1990, 104.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 271, p. 306,1-3; dazu A.A. Mosshammer, 1990, 102 (allerdings ohne Hinweis auf die stoische Terminologie).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. A.A. Mosshammer, 1990, 101.

<sup>40</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 572-575, p. 393,17-394,12.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 391, p. 340,24-28; Eun II 572-576, p. 393,14-394,17. Die Hl. Schrift vermeide es deshalb nach Gregor von Nyssa, von der οὐσία zu sprechen (vgl. Eun II 119, p. 260,26f); dazu R.S. BRIGHTMAN, 1973, 99f; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 102f

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 360, p. 133,21f; Eun III.VII 49, p. 232,13f. An beiden Stellen betont Gregor, daß Sprache, weil sie in sich different ist, nicht auf den Ursprung bzw. Gott anwendbar ist; darauf wird unten zurückzukommen sein.
 Vgl. Gregor von Nyssa, Or cat 6, p. 30,9-31,6; Op hom 8, p. 145B-D; Antirrh p.

Vgl. Gregor von Nyssa, Or cat 6, p. 30,9-31,6; Op hom 8, p. 145B-D; Antirrh p. 185,15-21; dazu K. GRONAU, 1914, 150; H.M. MEISSNER, 1991, z.B. 190-197; E. PEROLI, 1993, 30-35.
 Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 200-202, p. 283,11-284,7; Eun II 391f, p. 340,19-341,9.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 200-202, p. 283,11-284,7; Eun II 391f, p. 340,19-341,9
 Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 274f, p. 306,25-307,16.

chen Bereiches wird von Gregor von Nyssa διάστημα oder διάστασις genannt.<sup>46</sup>

Um diesen Begriff zu verdeutlichen, muß man folgende, zumindest seit der Schrift *Contra Eunomium* klar herausgearbeitete, zweifache Unterscheidung heranziehen: Gregor von Nyssa differenziert auf der einen Seite zwischen »sensibel« und »intelligibel«, auf der anderen Seite zwischen »geschaffen« und »ungeschaffen«. Dabei kann im Sinne Gregors das Geschaffene sensibel oder intelligibel sein— das Intelligible vermag geschaffen oder ungeschaffen zu sein. In diesem Kontext bestehen also die Bezugsmöglichkeiten »geschaffen-sensibel«, »geschaffen-intelligibel« und »ungeschaffen-intelligibel«. Die schärfste Unterscheidung sieht Gregor in der Differenz von »geschaffen« und »ungeschaffen«.<sup>47</sup>

Die Sprache, die für Gregor von Nyssa im Anschluß an die stoische Sprachtheorie wesentlich durch körperliche Momente hinsichtlich der Lautgestalt gekennzeichnet ist, kann aufgrund des ihr eigentümlichen διάστημα die Gedanken nur *inadäquat* darstellen oder ausdrücken, da die Gedanken im Gegensatz zur Sprache mit ihren Lauten keine Extension aufweisen, wohl aber in sich differenziert sind. <sup>48</sup> Da jedoch alles Geschaffene, also auch das geschaffen Intelligible durch Differenz charakterisiert ist, hat die Sprache ihre Bedeutung u.a. darin, Differenz in all ihren Bereichen beschreiben zu können; sie teilt in diesem Sinne die geschaffene Ordnung als ganze in ihrer Differenziertheit mit. <sup>49</sup>

Diese Konzeption der Abständigkeit (διάστημα und διάστασις als Zustand und Akt) ist in der von Gregor explizierten Form wesentlich durch neuplatonische Philosopheme mitbestimmt. Die Zerstreuung in das Mannigfache aufgrund des Unvermögens, auf sich selbst bezogen zu bleiben, ist im neuplatonischen Denken ein Grundzug der sinnenfälligen Welt, von Raum und Zeit. Διάστημα und διάστασις als Ausgedehntsein von Raum

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Zum gesamten Abschnitt vgl. A.A. MOSSHAMMER, 1990, 101-106; zu διάστημα und διάστασις vgl. ferner J. BAYER, 1935, 42; H.U.V. BALTHASAR, 1942, 1-10.77; J. DANIÉLOU, 1948, 396.398; R.S. BRIGHTMAN, 1973, 102; T.P. VERGHESE, 1976, 243-258 (die Abgrenzung von Gregor gegenüber Plotin dürfte bei T.P. VERGHESE, 1976, 248 zu scharf ausfallen; vgl. unten).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 273f, p. 106,12-23; Eun I 369, p. 136,1-7; Eun I 373-375, p. 137,1-19; Eun II 69f, p. 246,14-27; Eccl 7, p. 412,14; Cant 6, p. 174,1-5; Cant 15, p. 458,17-459,1; dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 143f; R.E. HEINE, 1975, 154; M. ALEXANDRE, 1976, 184-186; A.A. MOSSHAMMER, 1988, bes. 354-359; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 106f; D. CARABINE, 1992, 84; F. DÜNZL, 1993, 111f.217f; Th. KOBUSCH, 1993, 310; E. PEROLI, 1993, 35-38.

<sup>1993, 35-38.

&</sup>lt;sup>48</sup> Zu manchen Implikationen von Seiten Plotins zur Frage der Differenz vgl. W. BEI-ERWALTES, 1991, 109.199.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Vgl. A.A. MOSSHAMMER, 1990, 107.

und Zeit begründen z.B. für Plotin die Abständigkeit oder Differenziertheit der sinnenfälligen Welt im ganzen.<sup>50</sup> Diese Bestimmung bleibt für den Neuplatonismus etwa des Porphyrius<sup>51</sup> oder Proklos<sup>52</sup> maßgebend und wird von Porphyrius<sup>53</sup> und Dexipp<sup>54</sup> explizit mit dem Problem von Sprache (λόγος) verbunden. So schreibt Dexipp: οὕτω καὶ ὁ λόγος τῶ διαστήματι μετρούμενος κατά συμβεβηκός αν είη ποσός.55

Aus diesen im Neuplatonismus breit entfalteten Überlegungen heraus versucht Gregor von Nyssa den Ansatz des Eunomius zu widerlegen. Der Vorwurf Gregors lautet dann nicht nur, daß Sprache aufgrund der notwendigen Verbindung zur materiellen Lautgestalt unmöglich Intelligibles adäquat aussagen kann, sondern zugleich, daß Sprache immer Abständigkeit bzw. Differenziertheit impliziert. Eunomius war davon ausgegangen, daß die άγεννησία das Wesen Gottes eindeutig erfaßt. Zugleich hatte Eunomius für die Bestimmung der Ungewordenheit als Benennung für die ovoia die Einheit Gottes angenommen. 56 Im Sinne Gregors ist dem Eunomius aber nicht nur aufgrund der materiellen Lautgestalt der Boden für eine solche Behauptung entzogen, sondern auch dadurch, daß Sprache notwendig Differenz impliziert. Folglich ist die sprachliche Form der ayevvnoia, soll sie die Einheit Gottes ohne Differenz erfassen, inadäquat, zumal Eunomius gerade die eindeutige Aussagbarkeit der οὐσία Gottes in dessen Einheit gewahrt wissen will.

Weil Sprache die Struktur der geschaffenen Ordnung teilt, ist sie ungeeignet, die göttliche Natur auszudrücken, weil diese άδιάστατον ist.<sup>57</sup> Sprache vermag aufgrund der unabdingbaren Notwendigkeit, immer etwas Bestimmtes<sup>58</sup>, also ein τι zu bezeichnen, kein Wissen der ούσία Gottes zu

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Vgl. z.B. Plotin, Enn II 9,17,7f; III 2,2,5.24f; dazu W. BEIERWALTES, 1981, 266 (dort weitere Belege).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Porphyrius, Sent 44, p. 59,20f für die Zeit; ferner In Arist Cat p. 103,30; In Arist Cat p. 120,9f.

52 Vgl. Proklos, In Tim II p. 289,8 für die Zeit.

W. BEIEDWALTES.

Zu Porphyrius und Proklos vgl. W. BEIERWALTES, 1981, 267.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Vgl. Porphyrius, In Harm Ptol p. 61,25f; 91,4-8; 92,9-11; 94,1-4; 94,27f.

<sup>54</sup> Vgl. Dexipp, In Arist Cat p. 71,11f.

Dexipp, In Arist Cat p. 71,11f.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Vgl. Teil III, 2.1 a und 4.1 a.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 176, p. 79,5f; Eun I 366, p. 135,7-9; Eun I 636, p. 209,13f; Eun I 668, p. 218,15f; Eun I 690, p. 224,12-16; Eun II 578, p. 395,3-14; Eun III.V 33, p. 172,3-6; Eun III.VI 16, p. 191,18-20; Eun III.VI 68, p. 210,11-17; dazu J. BAYER, 1935, 42; R.E. HEINE, 1975, 157; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 107; F. DÜNZL, 1993, 298.

Zur Frage der Unsagbarkeit und Unnennbarkeit im mittel- und neuplatonischen Kontext vgl. J. WHITTAKER, 1984, XII 303-306. Vgl. oben.

vermitteln, so daß Gott immer jenseits aller Bestimmungen bleibt.<sup>59</sup> Das Wissen, das die Menschen von Gott erreichen können, bezieht sich in dieser Hinsicht nur auf die Manifestationen Gottes.<sup>60</sup> Alle Namen, auch diejenigen, die die Heilige Schrift liefert<sup>61</sup>, korrelieren in ihrer Vielzahl allein mit unseren geistigen Konzeptionen, nicht aber mit der Einheit Gottes.<sup>62</sup> Die Konsequenz für Gregor ist, daß Sprache, Namen und Worte, die die Menschen bilden, jeweils eine neue Stufe eines endlosen Prozesses darstellen<sup>63</sup>, der sich auf Gott richtet, ohne ihn zu erreichen. Dieser Prozess ist ein ständiges Sich-Ausstrecken oder Suchen nach Gott in oder mit Sprache<sup>64</sup>, eine Vielgeschäftigkeit (πολυπραγμοσύνη)<sup>65</sup>, die über Vermutung und Wahrscheinlichkeit nicht hinauskommt.<sup>66</sup> Mit dem Thema >Vielgeschäftigkeit< und den Grenzen, die für die Sprache konstitutiv sind, berührt sich das Denken Gregors der Sache nach mit Plotin<sup>67</sup>, auch wenn Gregor Gott gemäß seiner Auslegung von Ex 3.14 als wahrhaft Seiendes betrachtet.<sup>68</sup> Denn Plotin – wie auch Porphyrius und Dexipp –

<sup>59</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eccl 7, p. 412,15-19; Eccl 7, p. 416,1-8; Eun II 117, p. 260,6-13; Eun III.VI 68, p. 210,15-17; dazu J. BAYER, 1935, 44; E. MÜHLENBERG, 1966, 183; TH. KOBUSCH, 1988, 260; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 107; A. MEREDITH, 1993, 153f.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 71, p. 248,1-3; Eun II 583, p. 396,16-27; Eun III.I 103, p. 38,20f; Beat 6, p. 141,15-27; Eccl 7, p. 415,19f; Cant 11, p. 335,13-15; Abl p. 53,4-15; dazu F. DIEKAMP, 1896, 181; E.V. IVANKA, 1964, 156; E. MÜHLENBERG, 1966, 187; R.S. BRIGHTMAN, 1973, 97; D.F. DUCLOW, 1974, 103-105; R.E. HEINE, 1975, 143; R. MORTLEY, 1986, 107 (zu Philon); R. MORTLEY, 1986a, 182; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 108; H.M. MEISSNER, 1991, 165.

<sup>61</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 238, p. 296,1-5; Eun II 393, p. 341,12-16; Eun II 419, p. 348,28f; dazu A.A. Mosshammer, 1990, 108; F. Dünzl, 1993, 294.

<sup>62</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 148-166, p. 268,18-273,15; VM I 46f, p. 22,14-18; Eccl 7, p. 406,13-17; dazu F. DIEKAMP, 1896, 186; E. MÜHLENBERG, 1971, 238.240; TH. Ko-BUSCH, 1988, 259; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 109f.113-115.

<sup>63</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Cant 8, p. 245,11-246,12; dazu R.S. BRIGHTMAN, 1973, 100; TH. KOBUSCH, 1988, 259; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 110; D. CARABINE, 1992, 79. Dies gilt trotz des Hinweises von TH. KOBUSCH auf die relative und absolute Vaterbezeichnung im Anschluß an die Theorien von Dionysius Thrax (vgl. TH. KOBUSCH, 1988, 258 mit den entsprechenden Nachweisen).

Vgl. Th. Kobusch, 1988, 261.
 Vgl. Gregor von Nyssa, Cant 11, p. 334,18; Beat 3, p. 105,1f; VM II 163, p. 87,1-6; dazu TH. KOBUSCH, 1988, 260.

<sup>66.</sup> Vgl. F. DÜNZL, 1993, 299.

<sup>67</sup> Vgl. Plotin, Enn I 3,4,17-23; dazu TH. KOBUSCH, 1988, 260.

<sup>68</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun III.VI 3, p. 186,13-15; Eun III.VI 4, p. 186,25; Eun III.IX 41, p. 279,23; dazu W. BEIERWALTES, 1972, 15 (dort weitere Belege).

Zur Formel ἐπέκεινα νοῦ καὶ οὐσίας im mittel- und neuplatonischen Kontext für das Prinzip von allem vgl. J. WHITTAKER, 1984, XIII 91-104.

In der Gregor-Forschung wurde das Verhältnis zu Plotin im Problemfeld der Sprachtheorie ambivalent bewertet; eine Nähe zu Plotin wird von F. DIEKAMP abgelehnt (vgl. F. DIE-KAMP, 1896, 183), während J. BAYER und D. CARABINE sich dezidiert dafür aussprechen

betonen einerseits, daß διάστασις und διάστημα als Grundzug des Endlichen anzusehen sind.<sup>69</sup> Andererseits hebt Plotin hervor, daß Sagen bzw. Sprache immer Etwas-Sagen ist.<sup>70</sup> Für Jenes, das Eine, sei kein Name adäquat.<sup>71</sup> Zwar habe das Erkennen notwendig den Charakter der Einheit, indem im Erkenntnisakt eine Einheit hergestellt werde. Diese sei aber eine bezügliche Einheit und ein Erkennen von Bestimmtem, indem das Denken anderes und immer wieder anderes durchdenke.<sup>72</sup> Das Absolute oder Eine selbst sei jedoch nicht eine durch Unterschiedenheit in sich oder auf anderes hin bestimmte Einheit, sondern über aller Differenz vor dem Etwas<sup>73</sup> nur es selbst<sup>74</sup>. Aussagen, die wir, die Menschen, über das Eine treffen, seien unser Aufstieg zu ihm. Alle Benennungen brächten nicht das Eine selbst zur Sprache, sondern das Eine werde von dem her bezeichnet, was es nicht selbst sei, was aber durch es sei<sup>75</sup>: Die Namen des Einen seien nur um unseretwillen.<sup>76</sup>

Weil Sprache gegenüber Gott bzw. dem Einen immer inadäquat ist, sind für Gregor von Nyssa das Schweigen<sup>77</sup> und der Glaube<sup>78</sup> die primären Möglichkeiten, das Verhältnis des Menschen zu Gott auszudrücken. Schweigen ist in diesem Sinne aber eine Berührung des Göttlichen<sup>79</sup>, indem alle Differenz von Sprache hinter sich gelassen wird. Das Göttliche zeigt sich durch seine Manifestationen wie in einem Spiegel und bietet so

(vgl. J. BAYER, 1935, 41; D. CARABINE, 1992, 81). Ansonsten widmet man sich dieser Frage bei der Untersuchung der Sprachformen kaum.

Zu Porphyrius und dessen Ansichten von Nicht-Wissen und Andersheit vgl. auch J. WHITTAKER, 1984, XI 81.

<sup>70</sup> Vgl. Plotin, Enn V 3,12,50.

Zur Plotin-Interpretation vgl. P. CROME, 1970, 84.86f; W. BEIERWALTES, 1991, 131.138.142-149; J. HALFWASSEN, 1991, 173-177.

<sup>77</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eccl 7, p. 416,7f; dazu J. BAYER, 1935, 45f; R.S. BRIGHT-MAN, 1973, 102; D. CARABINE, 1992, 94; A. MEREDITH, 1993, 154.

Zur Sache vgl. auch Gregor, Or Cat 3, p. 15,10-14; Or Cat 17, p. 74,2-7; dazu H.M. MEISSNER, 1991, 150.

NER, 1991, 150.

78 Vgl. R.E. HEINE, 1975, 144; F. DÜNZL, 1993, 295.297 (dort die entsprechenden Nachweise).

<sup>79</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eccl 7, p. 414,7-10; VM II 163, p. 87,6-9; dazu R.S. BRIGHT-MAN, 1973, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Vgl. oben; W. BEIERWALTES, 1981, 65.204.219f.226f.265-267.270 (mit den entsprechenden Nachweisen zur Zeit als differenzierendem Moment der Wirklichkeit).

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Vgl. Plotin, Enn V 3,12,37 - V 3,13,6.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Vgl. Plotin, Enn V 3,10,40-43; VI 7,40,6.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Vgl. Plotin, Enn V 3,12,52.

<sup>74</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 8,21,32.

<sup>75</sup> Vgl. Plotin, Enn V 3,14,1-8.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,5,31f.39.

ein Schattenbild wie in einem Rätsel.<sup>80</sup> Aufgrund der Spiegelung Gottes im Bereich des Differenten ist es dem Menschen möglich, die Differenzstruktur von Sprache durch Negation zu überwinden<sup>81</sup>, und zwar in dem Sinne, daß Sprache über sich selbst hinausweist durch Symbole<sup>82</sup>, Metaphern<sup>83</sup> oder die >Steigerung< von Vollkommenheiten in einem eminenten Sinne<sup>84</sup>.

Damit berührt sich die Konzeption Gregors auch in dieser Hinsicht mit dem Denken Plotins, da dieser betont, daß für das Eine der philosophische Diskurs, der Mythos und die Dichtung scheitere<sup>85</sup> und lediglich ein »Umkreisen« des Göttlichen oder Einen möglich sei.<sup>86</sup> Angemessen sei in diesem Fall das Schweigen.<sup>87</sup> Die Differenzsprache könne aber in ihrem Verweischarakter genutzt werden, indem Sprache >gesteigert< oder >intensiviert< werde.<sup>88</sup> Die Negation ist in diesem Zusammenhang die notwendige Vorausetzung einer adäquaten Sprachgestalt<sup>89</sup>, weil im Einen alles Entfaltete unentfaltet nur es selbst ist. Zwar werde in Zeit Zeit-Freies gesagt, aber mit der Intention der Negation von Zeitlichkeit.<sup>90</sup>

Die Sprachtheorie Gregors hat an manchen Stellen bereits grundlegende Strukturen gezeigt, die im Verlauf der Arbeit weiter verfolgt wer-

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Cant 3, p. 90,12-91,4; dazu F. DIEKAMP, 1896, 187; F. DÜNZL, 1993, 294,307.

<sup>81</sup> Vgl. C. OSBORNE, 1993, 161f; C. OSBORNE betont hier zu Recht, daß auch in diesem Fall das Wesen Gottes nicht definiert werde. Vgl. ferner M. CANÉVET, 1983, 337-340 (zur doppelten Negation).

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Vgl. D.F. DUCLOW, 1974, 107; M. CANÉVET, 1983, 349-361 (dort die entsprechenden Belege).

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Vgl. E. MÜHLENBERG, 1966, 189f (Weg über den Bildbegriff); F. DÜNZL, 1993, 296.
M. ESPER verweist zusätzlich auf den Zusammenhang von Allegoria und Metapher (vgl. M. ESPER, 1990, 83-85). Diesem Aspekt soll im Zusammenhang von Theoria und Allegoria nachgegangen werden (Teil III, 5). Auf ähnliche Konnotationen für Proklos weist J.A. COULTER hin (vgl. J.A. COULTER, 1976, 68-71); zum Ansatz von COULTER vgl. die kritischen Bemerkungen von W. BEIERWALTES, 1985, 296-301.

Im letzten Teil der Arbeit soll vor allem der Licht-Metapher besondere Aufmerksamkeit geschenkt werden; dabei werden auch die notwendigen Überlegungen zu einer Metaphern-Theorie Eingang finden, so vor allem der Ansatz H. Blumenbergs (vgl. H. Blumenberg, 1983, 285-315; H. Blumenberg, 1983a, 438-454). Zu weiteren Ausformungen vgl. W. Künne, 1983a, 181-200; D. Davidson, 1990, 343-371; M. Seel, 1990, 237-272.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Cant 5, p. 158,12-19; dazu F. DIEKAMP, 1896, 188f.

<sup>85</sup> Vgl. Plotin, Enn III 5,9,24-29; dazu A.H. ARMSTRONG, 1983, 33f.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,3,52f; dazu J. HALFWASSEN, 1991, 178.180.

Vgl. W. BEIERWALTES, 1990a, XXVIII (dort die entsprechenden Belege); zur Sache ferner W. BEIERWALTES, 1979, 364-366.

<sup>88</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 158.

Zu weiteren Differenzierungen vgl. M. SCHROEDER, 1985, 75-84; W. BEIERWALTES, 1990a, XXIX: K. KREMER, 1990. XXVIIIf.XXXV-XXXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 161.

<sup>90</sup> Vgl. Plotin, Enn V 5,6,25; VI 8,13,47-50; dazu W. BEIERWALTES, 1991, 200.

den sollen: Zum einen handelt es sich um die Parallelität von Sprache und φαινόμενα, die für das Verständnis der Teilhabe und Anähnlichung an Gott sowie die Interpretation der Schrift entscheidend sind. Zum anderen wurden einige Ansätze zu einer Metaphern-Theorie deutlich, die bei Gregor von Nyssa vor allem in den drei Theophanien im Rahmen des Aufstiegsmotivs ausgewertet werden können.

# 2. DIE ȆBERBRÜCKUNG« DER UNENDLICHKEIT: TEILHABE UND ANÄHNLICHUNG

Die bisherigen Untersuchungen haben vor allem ergeben, daß für Gregor von Nyssa eine Erkenntnis oder eine Theoria des Wesens Gottes wegen dessen Unendlichkeit scheitern muß. Dies hat Konsequenzen für die Sprache: Wegen ihrer Differenz-Struktur vermag sie das in sich Nicht-Differente (Gott) trotz dessen trinitarischer Strukturierung nicht adäquat auszusagen. Dies richtet sich gegen Eunomius. 1 Mit Hilfe der Differenz setzenden Sprache ist es für den Menschen nur möglich. Differenz selbst zu beschreiben: Dadurch wird einerseits die Unterschiedenheit von Geschaffenem und Ungeschaffenem deutlich, zugleich ist Abständigkeit (διάστημα) das konstitutive Merkmal der in sich differenzierten geschaffenen Wirklichkeit. In diesem Sinne zeigt sich eine doppelte Differenzstruktur: Alles geschaffene Seiende unterscheidet sich voneinander, weil jedes einzelne selbig mit sich selbst ist; insofern ist jedes Seiende in sich durch Selbigkeit und Andersheit bestimmt. Zudem unterscheidet sich aber jedes einzelne Seiende und die Gesamtheit alles geschaffenen Seienden von dem Ungeschaffenen.

Hier stellt sich für Gregor von Nyssa konsequent die Frage, wie das Verhältnis des Menschen zu Gott beschrieben werden kann.<sup>2</sup> Wesentlich ist dabei für Gregor zunächst folgender Gedanke: Im Kontext der ersten grundlegenden Unterscheidung von >geschaffen< und >ungeschaffen<, die u.a. durch die Begriffe διάστημα und διάστασις beschrieben wird, differenziert Gregor zwischen sensibel und intelligibel. Der Mensch als geschaffenes Sein weist durch seine innere Differenziertheit (sensibel und intelligibel) trotz seiner klaren Abgegrenztheit gegenüber dem Ungeschaffenen eine wesentliche Gemeinsamkeit mit diesem auf, die für ihn durch den Begriff des Intelligiblen angezeigt ist. Beide Arten von Intelligibilität können dabei aufeinander bezogen werden.<sup>3</sup> Gregor von Nyssa versucht dies über eine Verbindung dreier Aspekte zu leisten: Teilhabe — Bild — Anähnlichung. Die beiden in der Forschung maßgebenden Arbeiten von H. Merki<sup>4</sup> zur ὁμοίωσις θεῷ und von D.L. Balás<sup>5</sup> zur μετουσία θεοῦ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Teil III, 4.1 b (mit den entsprechenden Nachweisen).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. D.L. BALÁS, 1966, 121-157; E. MÜHLENBERG, 1971, 239.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Teil III, 4.1 b.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. H. MERKI, 1952; ferner CHR. SCHÖNBORN, 1987, 25.28.31-34.40.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. D.L. BALÁS, 1966; ferner P. GERLITZ, 1963, 239-242; D.L. BALÁS, 1966a, 152-157; K. SKOUTERIS, 1969, 131-137 (unter dem problematischen Blickwinkel der Einung behandelt); F. NORMANN, 1978, 219-236.

stellen die Teilhabe und die Anähnlichung nahezu unverbunden nebeneinander. Die folgenden Überlegungen wollen zeigen, wie diese verschiedenen Ebenen ineinander greifen. Weitere Aspekte, die Gregor von Nyssa in anderen Schriften als VM dargelegt hat, können hier nur gestreift werden.6

In VM führt Gregor von Nyssa den Begriff Teilhabe vor allem im Rahmen der Frage nach der Teilhabe am Sein ein. 7 Obwohl man in der Auslegungstradition von Ex 3,14 erwarten könnte, daß Gregor diesem Thema seine besondere Aufmerksamkeit schenkt, stellt es im Gesamtwerk keinen Schwerpunkt der Diskussion dar, wie Balás herausstellt.<sup>8</sup> Dominant ist vielmehr die Teilhabe an der göttlichen Gutheit<sup>9</sup> und am göttlichen Leben<sup>10</sup>. Der Grund dafür dürfte in dem jeweiligen σκοπός zu suchen sein.

Bevor näher auf die Teilhabe am Sein in VM eingegangen wird, soll die Struktur der Gedanken Gregors zum Begriff Teilhabe zumindest angedeutet sein: Im Gegensatz zu Platon beschreibt der Begriff Teilhabe bei Gregor nicht so sehr das Verhältnis von sensibler und intelligibler Wirklichkeit (Idee)11, sondern vorrangig den Bezug des Geschaffen-Intelligiblen zum Ungeschaffenen, um hier immanente Identität und Differenz beider Bereiche auszudrücken. Gott als der Ungeschaffene - in Abgrenzung zum Arianismus (Eunomius) durchaus orthodox trinitarisch verstanden- ist seinem Wesen nach gut<sup>12</sup>, er ist wahrhaftes Leben<sup>13</sup> und das Sein schlechthin<sup>14</sup>. Das Geschaffen-Intelligible besitzt diese Eigenschaften nur in defizienter Weise, ist also nur mehr oder weniger gut und kann sich aufgrund des freien Willens zum Guten wie zum Schlechten entscheiden. 15

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zu den hier angeschnittenen Themen nimmt M. CANÉVET nur knapp Stellung (vgl. M. CANÉVET, 1984, 27).

Vgl. Gregor, VM II 22-25, p. 39,21-40,25.
 Vgl. D.L. BALAS, 1966, 100.

<sup>9</sup> Vgl. D.L. BALÁS, 1966, 54-75. R.J. KEES weist darauf hin, daß der Teilhabegedanke nicht so sehr in der Anthropologie Gregors entfaltet worden sei, sondern in Abgrenzung zur trinitätstheologischen Position des Eunomius (vgl. R.J. KEES, 1995, 238). Es trifft zwar zu, daß sich Gregor gegen den Teilhabegedanken wehrt, den er bei Eunomius impliziert sieht (vgl. Teil III, 2.1 b). Man kann aber m.E. schwerlich davon sprechen, daß Gregor den Teilhabegedanken dort entfaltet hätte.

Vgl. D.L. BALÁS, 1966, 76-99; ferner D.L. BALÁS, 1976, 139.

<sup>11</sup> Vgl. D.L. BALAS, 1966, 60. Zu den immanenten Problemen des platonischen Teilhabegedankens und der Teilhabe von Ideen untereinander (in den Spätdialogen) vgl. z.B. A. GRAESER, 1983, 47-49. Zur Frage der Rezeption der ὁμοίωσις bei Alkinoos vgl. J.M. RIST, 1981a, 213-215; J. WHITTAKER, 1987, 112f.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 276, p. 107,7f; dazu D.L. BALAS, 1966, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 235, p. 115,11f.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 23, p. 40,8.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 275, p. 106,25f.

Diese Teilhabe an den Eigenschaften Gottes ist für das Geschaffene nur wegen seines Grundes möglich, der an der eigenen Gutheit teilhaben läßt. 16 Dies wird von Seiten des Geschaffenen als doun, d.h. als Hinwendung Gottes zum Menschen verstanden.<sup>17</sup> Wenn Gregor von Nyssa aber den Ursprung (άρχή) als Quelle (πηγή) und >Anführung des Chores< (γορηγία) auslegt<sup>18</sup>, um von hier aus das Verhältnis des Geschaffen-Intelligiblen zum Ursprung zu fassen, greift er im Sinne der philosophischen Implikation Grundgedanken Plotins auf. Für diesen ist das Eine Ouelle des Lebens<sup>19</sup>, Ursache der Gutheit<sup>20</sup>, Ursprung alles von ihm Verschiedenen<sup>21</sup>. Das vom Einen Differente als das Schwächere (ñttov)<sup>22</sup> neige sich diesem zu<sup>23</sup> und bewege sich im Tanz (γορεία) um das Eine<sup>24</sup>. Für Plotin ist es entscheidend, daß der Mensch dem Geist gemäß lebt; so hat er an der Königsherrschaft des Geistes in uns teil. Dem Geist gemäß zu leben, bedeutet für Plotin, auf den vorlaufenden Grund zu sehen, der das begriffsermöglichende und erleuchtende Maß von Denken und Handeln ist. In dieser Weise kann sich der Mensch mit dem denkenden Ursprung identifizieren. Der Gedanke der Teilhabe ist für Plotin der ontologisch ermöglichende Ansatz für die Transformation: Die Seele sieht, denkt usw. sich selbst nur als eine zu Geist gewordene. 25 So erscheint eine größere Intensität an Durchsichtigkeit, eine innigere Gefügtheit in Einheit oder Eines auf eine nicht mehr übersteigbare Einung mit dem Einen. In der Bewußtmachung des Grundes transformiert sich der Mensch selbst in den ihm höchstmöglichen Stand. 26 Balás macht deutlich, daß Gregor den von Plotin übernommenen Gedanken eine neue Bedeutung gegeben habe: Es

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 274, p. 106,18f.

Ob diese Konzeption der Teilhabe am Guten adäguat vor allem in erkenntnistheoretischer Hinsicht als Erfassung des begrifflichen Anteils am Guten aufgrund des freien Willensentschlusses beschrieben werden kann (so E. MÜHLENBERG, 1971, 239), bleibt nach der obigen Interpretation fraglich.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 274, p. 106,23.

Darin läßt sich wohl eine Verbindung zum Thema »Gnade« herstellen; zu diesem Begriff vgl. A.M. RITTER, 1976, 195-239.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 274, p. 106,16f; zur Interpretation insgesamt vgl. D.L. BALÁS, 1966, 56.

19 Vgl. Plotin, Enn VI 9,9,1.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,9,2.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,9,2 und 5.

<sup>22</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,9,12f.

<sup>23</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,9,11f.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,9,10f; dazu D.L. BALÁS, 1966, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 7,35,5; VI 8,5,35; dazu W. BEIERWALTES, 1990a, bes. XXIV-XXVI.  $^{26}$  Vgl. W. Beierwaltes, 1985, 101; W. Beierwaltes, 1991, 106f.

sei zwar zuzugestehen, daß Gregor von der Idee des Schönen<sup>27</sup> und Guten<sup>28</sup> sprechen könne, wie etwa Platon. Diese seien jedoch bei Gregor nicht apersonal zu sehen.<sup>29</sup> Gegen Balás ist jedoch zu betonen, daß nicht in der Frage nach der Personalität und Apersonalität ein deutlicher christlicher Duktus gesehen werden kann<sup>30</sup>, sondern vielmehr in der trinitarischen Strukturierung, die für das Eine Plotins auszuschließen ist.<sup>31</sup>

Einen ähnlichen Sachverhalt, was die Nähe zum Neuplatonismus angeht, läßt sich auch für die Frage der Teilhabe am Sein zeigen. Dies ist ein Thema, das Gregor von Nyssa vor allem in der *Vita Moysis* erörtert. Im Kontext der Auslegung der Erscheinung Gottes im brennenden Dornbusch beginnt Gregor in einem christologischen Rahmen<sup>32</sup> zunächst damit, daß der, der zum wahrhaften Licht gelangen will, wie Moses die Schuhe<sup>33</sup> bzw. die Fellbekleidung wie Adam und Eva<sup>34</sup> ablegen muß, um jene Höhe zu *ersteigen*, auf der das Licht der Wahrheit geschaut werden kann.<sup>35</sup> Nach einer Bestimmung der Begriffe Wahrheit (ἀλήθεια) und Täuschung bzw. Lüge (ψεῦδος)<sup>36</sup> wendet sich Gregor dem Thema der Teilhabe am Sein zu. Da eine Untersuchung der verschiedenen, hier verwendeten Aspekte (z.B. Wahrheit, Licht-Metapher) noch ausführlich erfolgt<sup>37</sup>, sei hier nur die Struktur der Teilhabe genauer dargelegt.

Gregor von Nyssa greift zunächst die Unterscheidung von sensibel und intelligibel auf, die für das Geschaffene gilt.<sup>38</sup> Für den gesamten Bereich des Geschaffenen, für das, was durch die αἴσθησις, und das, was durch die διάνοια erfaßt werde<sup>39</sup>, trifft nach Gregor zu, daß es nicht für sich aus sich allein bestehe.<sup>40</sup> Vielmehr bedürfe (προσδεές oder ἐνδεές)<sup>41</sup> alles, was in der διάνοια betrachtet werde, etwas, das von dem jeweils Betrachteten

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Virg 11, p. 292,6-15.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Op hom 12, p. 164A.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. D.L. BALAS, 1966, 67.105.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1988, 40f; ferner W. BERNARD, 1990, 111-125.

<sup>31</sup> Vgl. D.L. BALÁS, 1966, 67.

Geburt des Lichtes (Christus) aus der Jungfrau: vgl. VM II 21, p. 39,17-19.

Vgl. hier die Metapher von den Füßen der Seele: VM II 22, p. 39,24; evtl. besteht hier eine Verbindung zur Taufe: vgl. M. HARL, 1984, 92 mit Anm. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. VM II 22, p. 39,25-40,1; beide Motive (Schuhe des Moses und Bekleidung von Adam/Eva) sind hier ineinandergeschoben; vgl. dazu K. HOLL, 1969, 203-208.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. VM II 22, p. 39,23-25.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. VM II 23, p. 40,4-12.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Vgl. Teil IV, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Vgl. VM II 24, p. 40,14-16.

 <sup>39</sup> Vgl. VM II 24, p. 40,14f.
 40 Vgl. VM II 24, p. 40,14-17.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Beide Begriffe werden hier von Gregor promiscue gebraucht: vgl. VM II 25, p. 40,18 und 23.

verschieden sei: Um zu sein, müsse es letztlich notwendig am Seienden/Sein teilhaben (μετουσία τοῦ ὄντος)<sup>42</sup>.

Damit führt Gregor von Nyssa die bereits oben erwähnte grundlegende Unterscheidung von >geschaffen< und >ungeschaffen< ein, um von hier aus das Verhältnis beider mit dem Begriff Teilhabe zu bestimmen. Die oberste Wesenheit im Sinne von >Sein< sei die Ursache von allem<sup>43</sup>: In sich sei diese Ursache das immer mit sich selbst Gleichbleibende<sup>44</sup>, das kein Mehr oder Weniger in sich zulasse (άναυξές, άμείωτον<sup>45</sup>). Weil das zuhöchst Gleichbleibende alles verursache, könne auch nicht angenommen werden, daß es etwas Besseres (Stärkeres oder Mächtigeres) als es gebe. 46 Sonst müßte dieses auch die Ursache des alles Verursachenden sein, was sich aber selbst widerspreche. Zugleich sei die Ursache auch unbeweglich zum Schlechten hin (χεῖρον)<sup>47</sup>, das von der Gutheit oder dem Sein selbst ausgeschlossen werden müsse. Als dieses alles verursachende Sein, d.h. als wirklich Seiendes<sup>48</sup>, sei es selbst allem von ihm Verschiedenen gegenüber unbedürftig.<sup>49</sup> Alles von diesem abhängig Seiende habe an dem wirklich Seienden teil, ohne daß dieses durch die Teilhabe vermindert würde. 50 Maßstab der Teilhabe sei für alles Geschaffene, das in sich und voneinander abgegrenzt sei, das Streben (ὄρεξις<sup>51</sup>) bzw. der Aufstieg zu der Ursache der Teilhabe.<sup>52</sup>

Damit zeigt sich, daß Gregor den Begriff Teilhabe nicht primär deshalb einführt, um die Relation des Sensiblen und Intelligiblen zueinander zu fassen, sondern zur Bestimmung des Verhältnisses des Geschaffenen zu seiner und der Ursache von allem. Teilhabe wird ferner als Streben der Seele ausgelegt, indem der Mensch sich vom Sinnlichen abwendet (Metapher der Fellbekleidung ouer der Schuhe) und sich so in sich selbst wendet<sup>53</sup>, um von hier aus den vorlaufenden Grund von allem zu erstre-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Vgl. VM II 25, p. 40,19f.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Vgl. VM II 24, p. 40,16f.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Vgl. VM II 25, p. 40,20.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Vgl. VM II 25, p. 40,20.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Vgl. VM II 25, p. 40,21.23.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Vgl. VM II 25, p. 40,22.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Vgl. VM II 25, p. 41,1.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Vgl. VM II 25, p. 40,23.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Vgl. VM II 25, p. 40,25.

<sup>51</sup> VM II 25, p. 40,24: Gott als μόνον ὀρεκτόν.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Vgl. auch Gregor von Nyssa, Cant 6, p. 173,7-174,16; dazu R.E. HEINE, 1975, 94; zur Sache ferner E. FERGUSON, 1973, 63.67; D.F. DUCLOW, 1974, 106.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Zur Frage der Wendung in sich selbst als Selbsterkenntnis der Seele vgl. Teil III, 1.1 a und b.

ben, der selbst wiederum - im Gegensatz zu allem Geschaffenen - nicht dem Wandel unterworfen ist.

Von der Struktur her zeigen sich hier bereits deutliche Anknüpfungspunkte zu neuplatonischen Philosophemen. Vor allem sind in diesem Zusammenhang Texte Plotins aufschlußreich: Alles Nicht-Eine sei gerade des Einen als des erhaltenden Grundes am bedürftigsten<sup>54</sup>, der in und für sich schlechthin unbedürftig sei<sup>55</sup> und für den keine κακία anzunehmen sei<sup>56</sup>. Dieser erhaltende Grund ist für jedes Einzelseiende konstitutiv, indem der Grund, der das Eine ist, alles zu einer abgegrenzten Gestalt mache: Dieses Abbild des Grundes ist eine Form von Einheit in der Vielheit und hat so am Einen teil. Zeichen der Bedürftigkeit des Einzelseienden sei das Streben nach dem Einen und die Teilhabe am Einen<sup>57</sup>, indem der Mensch oder die menschliche Seele als etwas Nicht-Eines bzw. Vielheitliches das Viele selbst als das Sein Verdeckende wegnimmt (άφαίρεσις). Dies ist eine Tätigkeit, die als Abstraktion verstanden werden kann. Die Abstraktionsbewegung wird von Plotin auch mit der Kleider-Metapher ausgedrückt.<sup>58</sup> Das Eine sei dem Wandel (μεταβολή), dem Mehr oder Weniger entzogen, die ein Kennzeichen des Werdenden seien.<sup>59</sup>

Die Ansätze Gregors lassen sich also von ihren philosophischen Implikationen am besten von Plotin her verstehen.<sup>60</sup> Trotz der hier aufge-

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Vgl. z.B. Plotin, Enn VI 9,6,27; zu dieser Konzeption W. BEIERWALTES, 1991, z.B. 154f.
 Vgl. Plotin, Enn VI 9,6,17-39; vgl. auch Porphyrius, Abst II 37,1, p. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 7,23,10.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Vgl. Plotin, Enn V 3,15,10-16; VI 9,6,36.42; vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 234.

<sup>58</sup> Vgl. Plotin, Enn I 6,7,7; vgl. dazu W. BEIERWALTES, 1985, 136; W. BEIERWALTES, 1991, 251 (dort weitere Literatur).

Vgl. Plotin, Enn III 2,15,28; III 6,12,18f; IV 3,8,32f; IV 4,15,11f für die Bedürftigkeit und Wandelbarkeit unserer Seele; VI 3,21,31-34 für die Zusammenstellung der Begriffe μεταβολή, γένεσις, άλλοίωσις und αὕξη; VI 3,25,2f für μεταβολή, γένεσις, άλλοίωσις, φθορά, φθίσις und αὕξη.

Vgl. Porphyrius, In Arist Cat p. 98,20-22 für den Zusammenhang von Wandel, wahr und lügnerisch hinsichtlich des λόγος; ähnlich auch Dexipp, In Arist Cat p. 60,2f; In Arist Cat

Demgegenüber plädiert A.L. TOWNSLEY vor allem für Parmenides (vgl. A.L. TOWNSLEY, 1974, 641-646), indem er hauptsächlich auf die Frage nach dem Zusammenhang von Wahrheit und Teilhabe eingeht. Der Ansatz von A.L. TOWNSLEY ist aber in mancher Hinsicht problematisch: 1) die enge Verbindung von Licht, Geist und Wahrheit läßt sich eher von Plotin her verstehen als von Parmenides (vgl. dazu TH. BÖHM, 1993, 9-13; auf diese Frage werde ich hier noch gesondert eingehen: Teil IV, 1); 2) bei Parmenides läßt sich in den Fragmenten eine solche Konzeption der Teilhabe wie die Gregors nicht nachweisen; 3) ferner kann man für Parmenides überhaupt nicht zeigen, wie die Verbindung von Teilhabe, Streben, Bild und Anähnlichung an Gott herzustellen ist (dazu unten). Aufgrund dieser kritischen Anmerkungen ist bereits hier ein Zusammenhang zu Parmenides zurückzuweisen.

zeigten Übereinstimmungen ist zu betonen, daß zwischen Gregor von Nyssa und Plotin Divergenzen bestehen. Diese sind aber, wie bereits erwähnt, nicht darin zu suchen, daß Gregor Gott personal denke, Plotin das Eine aber apersonal, wie dies Balás nahelegt. 61 Darüber hinaus hebt Balás hervor, daß für Plotin das wahrhafte Sein des voße begrenzt sei, während Gregor die Unendlichkeit Gottes herausarbeite.<sup>62</sup> Einem solchen Verständnis ist aber nur bedingt zuzustimmen: Die Begrenzung des voũc ist für plotinisches Denken nur eine Facette; Plotin kann vielmehr auch von einer Unendlichkeit von Geist und Ewigkeit sprechen.<sup>63</sup> Ferner scheint der Vergleichspunkt, den Balás wählt, einseitig zu sein: Hinsichtlich der Unbegrenztheit oder Unendlichkeit Gottes müßten nämlich die Texte herangezogen werden, die die Unendlichkeit des Einen oder dessen unendliche Mächtigkeit behandeln.<sup>64</sup> Der Unterschied ist m.E. vielmehr darin deutlich zu sehen, daß vom plotinischen Einen die Prädikation Sein ausgeschlossen wird<sup>65</sup> (im Gegensatz etwa zu Porphyrius) sowie jegliche Differenzierung, während Gregor Gott trinitarisch zu denken versucht. Die obige Interpretation, die Plotin heranzieht, stellt für das Verständnis des Teilhabegedankens eine wesentliche Implikation dar, die nicht damit abgetan werden kann, daß die Philosophie lediglich die Termini als bloßes Gerüst der Kommunikation liefere, während der Inhalt völlig anders geworden sei.66 Vielmehr wird deutlich, daß die Philosophie, die man bei Plotin fassen kann, für die Struktur des Teilhabegedankens in Verbindung mit dem Streben zu Gott bzw. dem Einen bei Gregor eine originäre Bedeutung zukommt.

Grundlegend ist in dieser Hinsicht die Verbindung und der wesenhafte Bezug von Teilhabe, Anähnlichung (ὁμοίωσις) und Bild (εἰκών), die dann auch in ihrem Miteinander interpretiert werden müssen. 67 Dabei un-

Vgl. D.L. BALÁS, 1966, 105; kritisch zu solchen Ansätzen W. BEIERWALTES, 1988, 40f. Zum Problem vgl. auch E. FRÜCHTEL, 1970, 23 mit Anm. 53.

Vgl. D.L. BALAS, 1966, 105.
 Vgl. Plotin, Enn III 7,11,54; dazu W. BEIERWALTES, 1981, 271; vgl. zum Problem auch L. SWEENEY, 1992, 189-195 (für Geist und Seele).

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Vgl. dazu Teil III, 3.3.

os Vgl. z.B. Plotin, Enn V 9,5,34; so zu Recht D.L. BALÁS, 1966, 105.

<sup>66</sup> So M.-B.v. STRITZKY, 1973, 25.

<sup>67</sup> E. PEROLI streift diesen Zusammenhang bei seiner Behandlung des ὁμοίωσις-Motivs nur am Rande (vgl. E. PEROLI, 1993, 287; ähnlich auch F. DÜNZL, 1993, 308).

H. DÖRRIE betont, daß sich im Anschluß an Gen 1,26 für die Ebenbildlichkeit des Menschen das platonische Urbild-Abbild-Schema nicht fernhalten ließ (vgl. H. DÖRRIE, 1976, 33). Damit zeigt sich hier, daß H. DÖRRIE davon ausgeht, daß platonisierende Tendenzen vom christlichen Denken ausgeschlossen werden müßten (dazu ausführlich Teil I. 3), womit sich H. DÖRRIE im Rahmen der Hellenisierungsthese bewegt.

terscheidet Gregor von Nyssa drei >Stufen< im Anschluß an Philon von Alexandrien<sup>68</sup> innerhalb dieser Motivgruppe: die ursprüngliche Bestimmung des Menschen - Abfall von ihm - Rückkehr in ihn.69

Die Seele ist im »Zustand« der ersten Schöpfung, d.h. ihrer Bestimmung, als begnadete Natur (φύσις<sup>70</sup>) zu verstehen, die mit »Purpur bekleidet« ist.<sup>71</sup> Im Gegensatz zu der bereits erwähnten Fellbekleidung drückt die Kleider-Metapher (Purpur) hier aus, daß die Seele göttliche Eigenschaften im Sinne von Vollkommenheiten besitzt und sich so in ursprünglicher Ähnlichkeit mit Gott befindet. Diese am Sein Gottes teilhabende Ähnlichkeit impliziert aber zugleich, daß der Mensch in seiner ούσις die Gott ähnlichen Eigenschaften nicht aufgrund seiner eigenen Mächtigkeit oder seines eigenen Vermögens besitzt, sondern sie durch die Schöpfung erhält; diese Bestimmung kann mit dem Begriff der Gnade umschrieben werden<sup>72</sup>, wenn man darunter nicht etwa eine spezifische Deutung im Sinne des Pelagius oder Augustinus versteht, sondern grundsätzlich eine »personale«, dem menschlichen Handeln vorgängige Zuwendung Gottes gegenüber dem Menschen<sup>73</sup>, die zugleich die Wirkung eben dieses göttlichen Aktes umfaßt.<sup>74</sup> In diesem Sinne ist gerade eine Selbstvervollkommnung des Menschen in einem christlichen Kontext ausgeschlossen. Das christliche Modell kann in der Tat mit den Begriffen εἰκών, ὁμοίωσις und μέθεξις bzw. μετουσία adaquat umschrieben werden. 75

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Zu Philon vgl. H. MERKI, 1952, 75-83 (mit den entsprechenden Nachweisen) und D.T. RUNIA, 1993, 254f.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Diese drei Aspekte hat H. MERKI klar herausgestellt, nämlich für die Konzeptionen, die mit den Begriffen είκων und ομοίωσις verbunden sind (vgl. H. MERKI, 1952, 136.164; ferner S. DE BOER, 1968, 148-155); anders betont aber M. FIGURA, daß beide Begriffe, obwohl inhaltlich identisch, sich darin unterscheiden, daß είκών eher von der Begrifflichkeit der Schöpfung zu verstehen sei, die ὁμοίωσις dagegen als Wiederherstellung des ursprünglichen Zustands (vgl. M. FIGURA, 1987, 29). Zum Zusammenhang von Protologie und Eschatologie vgl. M. ALEXANDRE, 1981a, 122-159.

Besonders J. DANIÉLOU verweist in diesem Zusammenhang auf Hierokles für die ursprüngliche Natur des Menschen, allerdings ohne den Aspekt der Gnade (vgl. J. DA-NIÉLOU, 1967, 395; ferner H. MERKI, 1952, 26-28; zum Gedanken der Anähnlichung bei Hierokles vgl. M. BALTES, 1993, 237 Anm. 136).

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Op hom 4, p. 136D-137C; Cant 9, p. 271,9-12; dazu H. MERKI, 1952, 94-96; F. DÜNZL, 1993, 308.

<sup>72</sup> Vgl. D.L. BALÁS, 1966, 147.

<sup>73</sup> Für Gregor ist dieser Gedanke zentral, weil er in seiner Anthropologie den Menschen u.a. als »Gefäß« versteht, das durch Gott gefüllt wird (vgl. E.F. HARRISON, 1989, 23-27 mit reichen Belegen aus Gregor und der antiken Tradition).

Vgl. prägnant K. RAHNER / H. VORGRIMLER, 1983, 156; ferner G. GRESHAKE, 1981, 34-38; systematisch entfaltet von der Selbstmitteilung Gottes her bei K. RAHNER, 1985, 132-139.

75 Vgl. O.H. PESCH / A. PETERS, 1981, 12-15.

Allerdings ist für Gregor zu beachten, daß das, was Gott im eigentlichen Sinne zugeschrieben wird wie Tugend (Heiligkeit<sup>76</sup>), Unsterblichkeit<sup>77</sup>, άπάθεια<sup>78</sup>, Reinheit<sup>79</sup>, Glückseligkeit<sup>80</sup>, für den Menschen nur in analogem Sinne zutrifft.<sup>81</sup> So bedeutet z.B. die ἀπάθεια das Freisein von den Regungen des sinnlichen Begehrensvermögens, die zusammen mit körperlichen Übeln (κακίαι) auftreten; πάθος ist ein Erleiden des Willens aufgrund sinnlicher Regungen, die durch die κακία bedingt sind.82 Ohne Abfall wäre der Mensch<sup>83</sup> in der Ähnlichkeit mit Gott geblieben<sup>84</sup>. Aufgrund der Ähnlichkeit muß für Gregor der Mensch in der ersten Schöpfung wie Gott die Willensfreiheit besitzen, so daß er sich z.B. gegen die Tugend entscheiden konnte.85

Mit dem Abfall von der ursprünglichen Bestimmung<sup>86</sup> wurde dem Menschen in einer »zweiten Schöpfung« die Leiblichkeit hinzuerschaffen.<sup>87</sup> Der Mensch steht zwischen άρετή und κακία und kann die πάθη gewährenlassen.<sup>88</sup> Um die ursprüngliche Bestimmung (άργή) wieder zu er-

Vgl. H. MERKI, 1952, 97 zu dieser Deutung des Terminus άρετή.

Vgl. Gregor von Nyssa, Op hom 5, p. 137C.

Zum Hintergrund dieser Vorstellung Gregors für den philosophischen Bereich: H. MERKI, 1952, 5.9.13f, 19.23, 26-28; für Philon von Alexandrien: H. MERKI, 1952, 35-37; für christliche Texte: H. MERKI, 1952, 47-56 (jeweils mit den entsprechenden Nachweisen).

Vgl. Gregor von Nyssa, Beat 3, p. 104,21.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Or cat 16, p. 67,2.

Vgl. Gregor von Nyssa, Beat 6, p. 144,11.

<sup>80</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Inscr I 1, p. 25,19-23.

<sup>81</sup> Zu diesen Aspekten vgl. H. MERKI, 1952, 96-101; E.V. IVÁNKA, 1964, 176; D.C. ABEL, 1981, 442f; R.J. KEES, 1995, 236f.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eccl 6, p. 384,20-385,14; dazu H. MERKI, 1952, 99.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Cant 2, p. 60,4-22; Op hom 20, p. 201A; Inscr I 8, p. 57,22-58,8; dazu E. PEROLI, 1993, 278.

Vgl. Gregor von Nyssa, Mort p. 53,13-54,10.

<sup>85</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Beat 3, p. 105,14-109,19; dazu H. MERKI, 1952, 101.103; T. ŠPIDLÍK, 1973, 520-523.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> R.J. KEES betont hier zu Recht, daß Gregor eigentlich nicht zwei »Zustände« unterscheidet, sondern er hebt darauf ab, daß der geschichtliche Mensch seiner ursprünglichen Bestimmung nicht entspricht, was Gregor als Fall des Menschen interpretiert (vgl. R.J.

KEES, 1995, 226).

87 Vgl. Gregor von Nyssa, Op hom 16, p. 185A; 17, p. 189C; 22, p. 205A; dazu H. MERKI, 1952, 102.

R.J. KEES weist hier zu Recht darauf hin, daß mit der Leiblichkeit auch Geschlechtlichkeit und Tod als Folgen des menschlichen Falls auftreten (vgl. R.J. KEES, 1995, 220-236). Auf verschiedene Entwicklungen und Differenzierungen dieser Vorstellungen bei Gregor (vgl. R.J. KEES, 1995, 128-147) kann hier jedoch nicht eingegangen werden.

88 Vgl. Gregor, An et res p. 61CD; dazu H. MERKI, 1952, 106f; zu dem Zwischenzu-

stand des Menschen vgl. D.L. BALAS, 1966, 56; J. DANIELOU, 1967. 399.

Zentral ist dabei vor allem Gregor von Nyssa, VM II 70, p. 53,7-16 mit dem Begriff tò άμφίβιον (53,12); Plotin, Enn IV 8,4,32; vgl. auch IV 4,3,11f zum Begriff μεθόριον; IV 4,16,18f; IV 6,3,5-7; IV 8,7,1-8. Wirksam wurde der Gedanke auch bei Nemesius von

reichen (τέλος), muß der Mensch durch ein Leben entsprechend den göttlichen Eigenschaften nach dem Ursprung streben, d.h., es besteht für den Menschen die Möglichkeit der Rückkehr durch ein notwendig, aber in Freiheit gewähltes tugendhaftes Leben.<sup>89</sup>

Die Rückkehr wird von Gregor als ὁμοίωσις verstanden auf der Grundlage von μετουσία und είκών, d.h. im Hinblick auf die ursprüngliche Bestimmung des Menschen. Die Anähnlichung an Gott kann aufgrund seines Gottesbegriffes<sup>90</sup> nur als unendliches Streben bzw. als Aufstieg ausgelegt werden<sup>91</sup>. Dabei hat die Untersuchung des Begriffes θεωρία gezeigt, daß eine Betrachtung Gottes als Weg nach innen verstanden werden kann, der allerdings an der οὐσία Gottes selbst eine deutliche Grenze erfährt. 92 Wenn beim Menschen aber durch die »zweite Schöpfung« einerseits die Leiblichkeit hinzuerschaffen wurde und andererseits der Mensch durch die sinnlichen Regungen (πάθη) hinsichtlich der κακία beeinflußt ist, muß er in einem tugendhaften Leben (βίος κατ΄ άρετήν<sup>93</sup>) durch die Herrschaft des Geistes<sup>94</sup> versuchen, all das Fremde der »zweiten Schöpfung« abzulegen oder davon abzulassen<sup>95</sup>. Abwendung von der κακία, Mühe um das Höhere und so die Anähnlichung an Gott als Ziel<sup>96</sup> ist für Gregor durch die Reinigung bzw. das Ablegen von allem Fremden zu erreichen<sup>97</sup>, die er als Reinheit des Lebenswandels (ἀρετή) versteht.<sup>98</sup> In

Emesa (Nat hom 1, p. 2,24; 5,9; 6,7) und Thomas von Aquin— von da aus bestimmend für die mittelalterliche Theologie und Philosophie (vgl. K. KREMER, 1975, 73-84.129-143; K. KREMER, 1990, XVIII).

90 Vgl. Teil III, 2.1 b und 2.2 a.

Zum Thema Teilhabe, Anähnlichung und Aufstieg vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 47.71.89.97; D.F. DUCLOW, 1974, 107f; R.E. HEINE, 1975, 59; CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 348f (als Voluntarismus gedeutet); M. FIGURA, 1987, 31.

<sup>2</sup> Vgl. Teil III, 1.1 a.

<sup>94</sup> Vgl. H. MERKI, 1952, 99.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Virg 12, p. 302,5-27; Cant 15, p. 457,21-459,16.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Vgl. z.B. Gregor von Nyssa, Eun I 290f, p. 112,7-20; Cant 5, p. 158,12-19.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 69. R.E. HEINE verbindet diesen Gedanken des tugendhaften Lebens mit der Unendlichkeit Gottes in Eun I 168f, p. 77,7-20. Dabei scheint dieser Hinweis aber aufgrund zweier Überlegungen problematisch zu sein. Einerseits zielt der zitierte Text nicht eindeutig auf die Unendlichkeit Gottes (vgl. Teil II, 2. Abschnitt, 2.1 a); andererseits ist in dieser Passage keine Verbindung zu dem Motiv der Teilhabe des Menschen gezogen, sondern es wird eine trinitarische Frage erörtert.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Zum Terminus > ablassen < für die άφαίρεσις vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 129-131; W. BEIERWALTES, 1991, 250-253.</p>

Vgl. Gregor von Nyssa, Or dom 4, p. 47,17-48,1; Inscr I 1, p. 26,23-28.
 Vgl. H. Merki, 1952, 109f; H. Dörrie, 1983, 888; M. Figura, 1987, 30; E. Peroli, 1993, 275.277.279f.
 Vgl. Gregor von Nyssa, Virg 12, p. 299,14-300,12.

<sup>98</sup> Vgl. H. Merki, 1952, 115-118; E. Peroli, 1993, 274.

der Freiheit von den Affekten<sup>99</sup>, die eine Verknechtung des Menschen bewirken (δουλεία), ahmt der Mensch die ἀπάθεια Gottes nach. 100 Ein tugendhaftes Leben stellt ein Mittel zur Flucht für die Rückkehr ins Vaterland dar. 101 Dieser Weg der Reinigung als Weg der Selbsterkenntnis wird von Gregor durch Metaphern beschrieben, die vor allem von Plotin her vertraut sind (Bildhauer- und Kleider-Metapher<sup>102</sup>): Erst im Wegschlagen des Überflüssigen kann vom Bildhauer die Statue freigelegt werden. Ebenso muß der Mensch sich vom Schmutz und Schlamm reinigen, die die Seele umgeben. 103 Die Anähnlichung im Sinne der Rückkehr zur ursprünglichen Bestimmung des Menschen ist - im Gegensatz zum Neuplatonismus – aber nicht als Selbstvervollkommnung des Menschen zu verstehen, sondern, wie oben ausgeführt, als gnadenhafter Akt in einem soteriologisch-eschatologischen Sinne, der die Freiheit des Menschen nicht destruiert. 104 Zudem ist es für Gregor entscheidend, daß die Anähnlichung an Gott als Nachfolge gedeutet wird. 105 Somit ist die platonische Konzeption von Anähnlichung und Teilhabe in einen christlichen

Demgegenüber betont H. DÖRRIE, daß Gregor den Begriff > Reinigung <- in Abgrenzung zu Porphyrius - völlig ausgeklammert habe und in diesem Sinne ent-platonisiere (vgl. H. DÖRRIE. 1976, 33; H. DÖRRIE formuliert das sogar so, daß Gregor die Reinigung >abgestreift < habe). Nach den hier angeführten Gedanken Gregors ist eine solche Position nicht haltbar.

<sup>99</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 3, p. 34,6-14: »wir sind unsere eigenen Väter«, was

der Freiheit der Entscheidung entspricht; zu den πάθη vgl. Plotin, Enn I 6,7,1-11.

100

Vgl. Gregor von Nyssa, An et res p. 92A und 93B; dazu H. MERKI, 1952, 121.

101

Vgl. Gregor von Nyssa, Or dom 2, p. 27,24-28,8; ähnlich auch Plotin, Enn I 2,1; fer-

ner Porphyrius, Abst I 31,1, p. 66 als Rückkehr zum ursprünglichen Zustand.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Inscr II 9, p. 116,14-25; dazu H. MERKI, 1952, 113f; P. GER-LITZ, 1963, 242; P.T. CAMELOT, 1967, 150; E. PEROLI, 1993, 281-283; R.J. KEES, 1995, 231-

Plotin, Enn I 6,7,7f; I 6,9,8-15; dazu W. BEIERWALTES, 1991, 250f (mit der entsprechenden Wirkungsgeschichte); zur ἀφαίρεσις vgl. ferner H.J. KRÄMER, 1964, 107.343-346.350.

Vgl. Gregor von Nyssa, Virg 12, p. 299,14-300,12; Plotin, Enn I 6,5; dazu H. MERKI, 1952, 115-118. Zur Frage der Reinigung bei Plotin vgl. W. BEIERWALTES, 1991, z.B. 250; J.-A. RÖDER, 1993, 178.

Vgl. Gregor von Nyssa, Eun III,VI 74, p. 212,5-14; Or cat 5, p. 24,9-25,2; dazu E.V.

IVANKA, 1964, 164f.178-180; M.-B.V. STRITZKY, 1973, 23.47.75.89; W. BEIERWALTES, 1979. 385-388; M. FIGURA, 1987, 30; M. ESPER, 1990, 93-97 (als analogia fidei gedeutet); E. PEROLI, 1993, 284.

Anders schätzt dies CH. APOSTOLOPOULOS ein, nämlich als Selbstbefreiung (vgl. CH. APO-STOLOPOULOS, 1986, 251-270.363); ebenso hebt R.E. HEINE vor allem den Freiheitsgedanken hervor (vgl. R.E. HEINE, 1975, 29.32.39f.51.54.56f; ähnlich auch E. MÜHLENBERG,

Ähnlich auch H. MERKI, 1952, 111.113f.129 (dort die entsprechenden Nachweise; dies wird von Gregor auch als Nachfolge Christi verstanden); er zieht daraus aber den Schluß, daß hier lediglich äußerlich bleibende Anklänge vorhanden sind; vgl. auch H. DÖRRIE, 1983, 880.882.

Kontext eingebettet, der allerdings die neuplatonischen Konnotationen und Implikationen von seiner Struktur her gerade nicht verdeckt.

Für Plotin ist der Gedanke der Teilhabe der ontologisch ermöglichende Ansatz für die Transformation, indem die Seele sich selbst als eine zu Geist gewordene sieht, denkt usw. 106 So erlangt die Seele, das Selbst des Menschen, eine größere Intensität an Durchsichtigkeit oder Gelichtetheit sowie eine innigere Gefügtheit in Einheit, die letztlich im Einen gründet. Dadurch kann sie eben diesen, ihren eigenen Grund bewußt machen und sich selbst in den ihr möglichen Stand transformieren. 107 Durch das Gute oder Eine selbst, das als Ursprung eine Ähnlichkeitsstruktur bewirkt, ist eine Anähnlichung der Seele zu ihm hin ermöglicht. 108 Der Rückgang der Seele in sich selbst und der dadurch bedingte, in sich selbst gehende Aufstieg des Denkens zum Reinen und Einfachen als Läuterung ist selbst noch nicht die Tugend. Diese ist vielmehr die Vollendung des Aufstiegsein Geläutert-Sein als Hinwegnahme alles Fremden, damit das Ähnliche mit dem Ähnlichen zusammen bestehen kann. 109 Wenn für den Platonismus Erkenntnis und Tugend im wesentlichen Selbstvervollkommnung des Menschen ist, für das Christentum aber die Gnade vorausgesetzt ist, ergibt sich, daß die Begründung der ὁμοίωσις bei Gregor nicht einseitig, d.h. ausschließlich von dem platonischen Gedanken der Anähnlichung hergeleitet werden kann. Obwohl diese Selbstvervollkommnung im Platonismus durch den göttlichen Ursprung grundgelegt ist, unterscheidet sich diese Konzeption deutlich von einem christlichen Ansatz, da im christlichen Kontext das Streben zu Gott durch einen Gnadenakt<sup>110</sup> konstituiert ist. Die Differenz kann jedoch nicht darin gesucht werden, daß für Gregor eine Aufhebung des personalen Seins des Menschen im Ursprung, die als Einung verstanden wird, nicht möglich ist; denn für Plotin läßt sich zeigen, daß er gerade eine solche Aufhebung nicht voraussetzt. 111 Vielmehr besteht der Unterschied darin, daß für Gregor eine Einung mit dem Göttlichen nicht möglich ist, während Plotin diese besonders hervorhebt - das haben die Überlegungen zur Konzeption der θεωρία bei Gregor von Nyssa gezeigt: Dies wird bei Gregor durch die Dialektik von ständiger An-

Vgl. Plotin, Enn VI 7,35,5; VI 8,5,35.

<sup>107</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 107.

<sup>108</sup> Vgl. Plotin, Enn I 6,9; dazu W. BEIERWALTES, 1991, 164.

Vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 294 Anm. 2 (mit den entsprechenden Nachweisen bei Plotin, Enn I 2). Zum Gedanken der ὑμοίωσις vgl. auch W. TRIMPI, 1983, 167-170.

Zu diesem Begriff vgl. oben.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 142-147.

näherung an das unendliche Sein Gottes und das Nie-Erreichen deutlich. $^{112}$ 

Zu Recht betont deshalb Beierwaltes, daß für die philosophische Aufarbeitung des Themas ὁμοίωσις θεῷ im christlichen Kontext bei dem dialektischen Aufstieg anzusetzen ist, um von hier aus die Konvergenzen und Divergenzen aufzuzeigen. Dies soll im folgenden anhand der Theophanien in der *Vita Moysis* geschehen. Für die Auslegung der Theophanien ist es aber aufgrund der Sprachauffassung Gregors notwendig, die Methode der Schriftauslegung selbst zu überprüfen, da angesichts der Unendlichkeit Gottes Bilder bzw. Metaphern selbst unumgänglich sind. Dabei sollen für die folgende Untersuchung der Auslegungsmethode (θεωρία) folgende Aspekte genauer untersucht werden: 1) Parallelität von Sprache und Wirklichkeit resp. Teilhabe und Anähnlichung; 2) Notwendigkeit der Allegorie; 3) Notwendigkeit des Rückgriffs auf die ἰστορία in der θεωρία.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Vgl. J.H. WASZINK, 1955, 164; insgesamt W. BEIERWALTES, 1979, 385-387.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 388.

#### 5. KAPITEL

# DER ORT DER ALLEGORIA IN GREGORS PHILOSOPHISCHEM DENKEN

Die bisherigen Überlegungen zur Unendlichkeit Gottes, zur Sprachstruktur sowie zur Teilhabe und Anähnlichung haben verschiedene Aspekte erkennen lassen, die insgesamt auch für das Verständnis von De vita Moysis grundlegend sind. In der VM spielt allerdings noch ein weiteres Element mit hinein: die Auslegung der Hl. Schrift. Um die Bedeutung der Interpretation der Hl. Schrift durch Gregor von Nyssa richtig einschätzen zu können, ist zunächst eine integrative Sicht der verschiedenen Aspekte zu entwickeln, die die verschiedenen Themenstellungen miteinander verbindet.

Aufgrund der Unendlichkeit Gottes, wie sie von Gregor in den Schriften Contra Eunomium und De vita Moysis differenziert dargestellt wird, ergibt sich hinsichtlich der Erkenntnismöglichkeiten und der Sprache sowie der ontologischen Struktur der Wirklichkeit (Teilhabe und Anähnlichung an Gott), daß Erkenntnis und Sprache stets inadäquat für eine Erfassung der ούσία Gottes bleiben. Die Teilhabe bzw. Anähnlichung des Menschen an Gott können nach Gregor nur als unendliches Streben ausgelegt werden. Teilhabe und Sprache werden von Gregor aufeinander bezogen, indem Sprache die differente Wirklichkeit beschreibt; in diesem Sinne werden diese Bereiche in dem Begriff θεωρία zusammengefaßt. Denn die Theoria beschreibt in der ihr eigenen Form der Betrachtung das unendliche Streben des Menschen zu Gott und ist in diesem Sinne, wie die Interpretation des Begriffs θεωρία gezeigt hat<sup>1</sup>, ontologisch und gnoseologisch zu verstehen. Die Theoria kann also gerade in das Bezugsfeld von »Bild«, »Anähnlichung« und »Teilhabe« eingeordnet werden. Damit stellt sich für Gregor die Frage, wie die Hl. Schrift, die ebenfalls in der der Welt eigenen, Differenz setzenden Sprache verfaßt ist, auf Gott hindeuten und das unendliche Streben des Menschen in der Praxis unterstützen kann. Es gilt also im folgenden insbesondere den Ort der Historia wie auch der Allegoria in Gregors Denken näher zu bestimmen.

Der hier vorgelegte Lösungsansatz soll zunächst kurz vorgestellt werden: Für die Sprache hat sich ergeben, daß sie in ihrer Begrenztheit lediglich Differentes beschreiben kann; dieses ist in sich durch Abständigkeit (διάστασις und διάστημα) gekennzeichnet. Damit ist es unmöglich, die άδιάστατος φύσις Gottes mit Hilfe der Sprache zu erfassen. Allein Me-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Teil III, 1.1 a.

taphern, Symbole, Analogien vermögen trotz ihrer »Differenziertheit« auf den vorlaufenden Grund der Wirklichkeit zu verweisen.² Für den zweiten Aspekt, den der Teilhabe und Anähnlichung, hat sich gezeigt, daß diese von Gregor wechselseitig interpretiert und als unendliches Streben zu Gott verstanden werden. Für den Menschen bedeutet dies, daß er zu seiner ursprünglichen Bestimmung, zu der »ersten Schöpfung«, zurückkehren soll. Diese Rückkehr wird von Gregor in einem abstraktiven Prozeß gedacht, d.h. als >Ablegen alles Fremden<, was der »ersten Schöpfung vor dem Fall« des Menschen entspricht.³ Für Gregor ist die θεωρία im Sinne von ἀλληγορία hier eingebunden: Mit Hilfe der Auslegung der ἰστορία wird die Rückkehr des Menschen zu seiner ursprünglichen Bestimmung unterstützt.

In der Forschung zum Thema »Schriftauslegung« und speziell der ἀλληγορία hat man sich bis jetzt einigen wichtigen Fragen gewidmet, die genügend erörtert sind; die Ergebnisse dieser Darlegungen brauchen an dieser Stelle nicht wiederholt zu werden: Diese betreffen 1. die allegorische Auslegungspraxis Gregors<sup>4</sup>, 2. die Herkunft der Allegorie<sup>5</sup>, 3. das Verhältnis zu Clemens von Alexandrien, Origenes, Basilius sowie zu Philon von Alexandrien<sup>6</sup>. 4. Letzterer ist für die haggadische Exegese des

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Teil III, 4.1 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. z.B. H.N. Bate, 1923, 60-63 (zur Terminologie); J. Daniélou, 1967a, 185-196 (zur Typologie); S. de Boer, 1968, 168f.171; E. Moutsoulas, 1969, 465-485; J. Daniélou, 1970, 9-13; I.G. Gargano, 1970, 131-158; M. Alexandre, 1971, 87-110; Ch. Kannengiesser, 1976, 85-102; M. Mees, 1976, 318f.321.323.329-334; M.N. Esper, 1979, 6-36; B. de Margerie, 1980, 247-269; St.G. Hall, 1981, 139-151; M. Simonetti, 1982a, 401-418; M. Canévet, 1983 passim; H. Dörrie, 1983, 879f; M. Simonetti, 1984, XX-XXVI; M. Simonetti, 1985, 145-149; E. Ferguson, 1990, 63; F. Dünzl, 1993, 35-55 (als grundsätzliche, an der Rhetorik orientierte Position); E. Ferguson, 1993, 29-34.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. F. Buffière, 1973 passim; H. DÖRRIE, 1974, 121-138; H. DÖRRIE, 1976b, 112-123; J. PÉPIN, 1976, passim und J. PÉPIN, 1987, passim (zu den verschiedenen Ausprägungen); J. WHITMAN, 1987, 1-13.263-268; CHR. DOHMEN, 1992, 17-20; CHR. JACOB, 1992, 131-134.139.144-163; TH. BÖHM, 1996 (dort weitere Lit.). Grundsätzlich zur Rhetorik neuerdings CHR. SCHÄUBLIN, 1992, 148-173.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zu Philon, Clemens und Origenes mit ihren eigenen Ansätzen vgl. z.B. J. PÉPIN, 1976, 234-242,265-275.453-462; J. PÉPIN, 1987, 7-40.

Zu Clemens und Gregor vgl. z.B. I.G. GARGANO, 1970, 138; M. CANÉVET, 1983, 99.106f usw.

Zu Origenes und Gregor vgl. z.B. I.G. GARGANO, 1970, 138; M. ALEXANDRE, 1971, 87.99; C.W. MACLEOD, 1971, 362-379; M.N. ESPER, 1979, 37-58; M. CANÉVET, 1983, z.B. 143.145.304; R.E. HEINE, 1984, bes. 360-364; M. SIMONETTI, 1984, XX-XXII; F. DÜNZL, 1993a, 94-109.

Zu Basilius und Gregor vgl. z.B. M. ALEXANDRE, 1971, 89-94; M. CANÉVET, 1983, z.B. 74f; M. SIMONETTI. 1984. XX-XXII.

Zu Philon und Gregor vgl. z.B. I.G. GARGANO, 1970, 133.137; M. ALEXANDRE, 1971, z.B. 95.99; M. CANÉVET, 1983, z.B. 96.99; M. SIMONETTI, 1984, XXVI-XXIX.

iστορία-Teiles von VM bei Gregor maßgebend.<sup>7</sup> 5. Schließlich hat man das Ineinandergreifen der exegetischen Fragestellung und der Ausbildung der Lehre herausgestellt.<sup>8</sup> Die Ergebnisse, die hierzu vorgelegt wurden, sollen speziell für die Vita Movsis um weitere Fragestellungen ergänzt werden. Die folgenden Ausführungen orientieren sich dabei an einem Prinzip. das sich für Gregor deutlich zeigen läßt, nämlich die doppelte Bezugnahme auf Bibel und Philosophie9: Wenn Gregor ein Thema erörtert, behandelt er eine Fragestellung nicht allein in einem philosophischen oder biblischen Kontext, als liefere z.B. die Philosophie eine Konzeption, auf die biblische Schemata und Referenzen lediglich äußerlich appliziert würden, wie dies auch für den umgekehrten Fall nicht zutrifft. Vielmehr ist bei Gregor die Bibel für Theorie und Praxis in einem tugendhaften Leben die entscheidende Grundlage, für die die Philosophie eine originäre konzeptionelle Funktion ausübt.10

Aufgrund dieser Überlegung sollen die bisherigen Ergebnisse für ein Verständnis des Verhältnisses von θεωρία und άλληγορία bei Gregor ausgewertet werden. Dabei werden die folgenden Punkte für Gregor nachzuweisen sein: 1. Wenn die begrenzte und in sich differenzierte Sprache die differenzierte Struktur von Wirklichkeit wiederzugeben vermag, also auch die Anähnlichung an Gott, ist in Gregors Denken die allgemeine Sprachstruktur auch für die Bibel vorauszusetzen. 2. Ferner muß geklärt werden, warum für Gregor die Allegorie aufgrund des Gottesbegriffes und der Begrenztheit der Sprache notwendig ist, um die Anähnlichung wenigstens sprachlich plausibel fassen zu können. 3. Schließlich ist zu zeigen, aus welchem Grunde bei der άλληγορία der jeweilige Rückgriff auf die ἰστορία unabdingbar ist, und zwar aufgrund der bereits gezeigten Momente des Begriffes θεωρία im Sinne der Selbsterkenntnis.

Insgesamt auch J. DANIÉLOU, 1963, 292-306; I. ESCRIBANO-ALBERCA, 1968, 293; J. DA-NIÉLOU, 1970, 9.13 und vor allem G.-I. GARGANO, 1981, 45-94.

Zu Philons > Vita Mosis < vgl. B. BOTTE, 1963, 173-181; zur Wirkung auf Gregors VM vgl. J. DANIÉLOU, 1963, 289-299; M. MEES, 1976, 323; R. JUNOD, 1978, 86; M.A. BAR-DOLLE, 1984, 256; M. SIMONETTI, 1984, XXVI-XXIX.

Zu haggadischen Mosetraditionen vgl. auch J. GNILKA, 1986, 33-46.60-62.

Vgl. G.S. BEBIS, 1967, 375-393; D.F. WINSLOW, 1971, z.B. 396; CH. KANNEN-GIESSER, 1976, 97-102; E. JUNOD, 1978, 87-97; B. DE MARGERIE, 1980, 253-264; M. CANÉVET, 1983, 249-265; M. SIMONETTI, 1984, XXX-XXXVI; J. PANAGOPOULOS, 1992, 43.47-50; E. FERGUSON, 1993, 29f.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. M. HARL, 1990, 117-131; H.M. MEISSNER, 1991, 7f.145-154. So zu Recht auch U. WICKERT, 1992, 26f mit einer Kritik an M. CANÉVET.

10 Vgl. Teil I, 3.

# Sprachstruktur und Bibelauslegung

Für die Sprache haben die bisherigen Überlegungen gezeigt, daß sie zum einen in ihrer Gestalt selbst begrenzt sowie begrenzend ist und in diesem Sinne der geschaffenen Wirklichkeit angehört. Aufgrund ihrer Begrenzung ist es unmöglich, durch sie das Ungeschaffene bzw. das Unendliche (Gott) adäquat auszusagen oder zu beschreiben: Sprache findet - wie jegliche Art von θεωρία<sup>11</sup> – beim Ungeschaffenen ihre Grenze. Zum anderen vermag aber die Sprache in ihrer Differenzstruktur Wirklichkeit mit deren διάστημα zu beschreiben. 12 Gerade auch für den Bereich, der durch die Teilhabe und Anähnlichung erfaßt wird, nämlich die »Selbst«-Erkenntnis des Menschen, ist die Struktur der Differenz vorauszusetzen. Denn die »Selbst«-Erkenntnis als Prozeß der »Reinigung« oder der Abstraktion (ἀφαίρεσις) ist ein Weg des Einiger-Werdens, der also die vielheitliche Struktur, die dem Menschen eigen ist<sup>13</sup>, hinter sich lassen soll. Folglich kann man mit Hilfe der Sprache, die Differenz wiederzugeben vermag, auch die durch die Teilhabe bzw. Anähnlichung angezeigte Differenz darstellen. 14 Wenn Teilhabe und Anähnlichung an Gott nach Gregor in verschiedenen >Stufen < geschehen - durch das Sensible zum Intelligiblen und wiederum durch das Intelligible auf den nie zu erreichenden, vorlaufenden Grund von allem (Gott), der selbst durch Intelligibilität gekennzeichnet ist<sup>15</sup>-, ist für die Teilhabe resp. Anähnlichung als Rückkehr zur ursprünglichen Bestimmung des Menschen, der der »ersten Schöpfung«, das Prinzip similia similibus von grundlegender Bedeutung<sup>16</sup>: Anähnlichung des Menschen an Gott wird dadurch erreicht, daß der Mensch - bei Gregor durch die Gnade im Sinne einer dem menschlichen Handeln vorgängigen Zuwendung Gottes<sup>17</sup> - sich durch die Abwendung von der Leiblichkeit auf das Geistige richtet. Als Abbild Gottes (εἰκών), der ursprünglichen Bestimmung des Menschen, ist dieser dem Göttlichen vergleichbar. Die Vergleichbarkeit geht dem Menschen auch »nach« dem »Fall« nicht verloren, sie ist jedoch in der endlichen Existenz des Men-

<sup>11</sup> Vgl. Teil III, 1.1 a.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. Teil III, 4.1 b.

<sup>13</sup> Zum Beispiel Leib-Seele; πολυπραγμοσύνη; Differenz der Menschen untereinander usw.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

Vgl. ferner W. BEIERWALTES, 1979, 37-39 (zu Proklos).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. M. ESPER, 1990, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

schen »verdeckt«. In der Anähnlichung an Gott wird die ursprüngliche Bestimmung, die εἰκών-Struktur, d.h. die Vergleichbarkeit mit dem Göttlichen und dessen Eigenschaften sichtbarer und klarer. <sup>18</sup> Das Erfassen des Göttlichen wird analog dazu durch Bilder und Metaphern aufgrund des Ähnlichkeitsprinzips oder durch die Wegnahme (ἀφαίρεσις) alles »Sinnlichen« (Abstraktion) erreicht. Trotz des unendlichen Strebens, das als Tugend verstanden wird, ist eine Einswerdung mit Gott für Gregor aber ausgeschlossen<sup>19</sup>, ebenso wie ein Erkennen und Darstellen des Wesens des Göttlichen durch die Sprache unmöglich ist. Folglich bleibt die Differenz zu Gott als der ἀδιάστατος φύσις stets bestehen. Im Bereich der sprachlichen Beschreibung wie im praktischen Leben ist daher das Prinzip der Analogie — bei Gregor durch den εἰκών-Gedanken ausgedrückt— eine notwendige Konsequenz des unendlichen Gottes. <sup>20</sup>

Diese gerade knapp skizzierte Parallelität zwischen Sprache und »tugendhaftem Leben« gilt es genauer zu betrachten. Weil Sprache in sich begrenzt ist und die differente Wirklichkeit von Teilhabe und Anähnlichung beschreibt, ergibt sich für die Sprache notwendig, daß sie im Bild bzw. in Metaphern, die als punktuelle Analogien verstehbar sind, Unsagbares zu sagen versucht <sup>21</sup>. Weil Sprache Anähnlichung erfaßt, diese aber von Gregor als Aufstieg gedeutet ist, ist Sprache für Gregor zugleich auch anagogisch. Was bedeutet nun diese Konzeption der Sprache für die in Sprache verfaßte Bibel? Betrachtet man die Bedeutung der Allegorie bei Gregor, so ist folgendes festzustellen: Mittels der Allegorie kann der Bibeltext (iστορία) über sich selbst auch auf den vorlaufenden Grund von allem hinausweisen, wenn auch nicht ausschließlich. Damit zeigt sich für den Bibeltext in der Form der Allegorie dieselbe Struktur wie für die Sprache, die durch Bild und Metapher über sich hinausdeuten kann. In diesem Sinne kann die Allegorie im Anschluß an Quintilian<sup>22</sup> als lineare und damit im Textzusammenhang unaufhebbare Metapher<sup>23</sup> bezeichnet

Zumeist unklar bleiben die allgemeinen Ausführungen von C.-F. GEYER zur Allegorie, wenn er z.B. von der Übertragung in das unsichtbare Feld der Theoria spricht oder davon, daß in einem platonisierenden Denken der Bildbegriff an die Ideen heranrücke und die Ästhetik in der Metaphysik aufgehoben werde (vgl. C.-F. GEYER, 1992, 140f).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. Teil III, 1.1 a und 1.2 b.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. M. ESPER, 1990, 83f.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. M. ESPER, 1990, 85.

Vgl. Quintilian, Inst VIII 6,14.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Wie die »punktuelle« Metapher nicht notwendig vollkommen in den Begriff aufgelöst werden kann, ohne daß das Metaphorische, d.h. das, was über den Begriff hinausweist, selbst verloren ginge, ist auch die Allegoria nicht begrifflich auflösbar. Da man die Allegoria, die sich über einen Textzusammenhang hin erstreckt, hinsichtlich ihrer begrifflichen

werden.<sup>24</sup> Aufgrund dieser Überlegungen kann das Spezifikum der Bibelauslegung Gregors in der inneren Verwiesenheit von Sprache (Metapher), Teilhabe und Anähnlichung (Analogie) auf die Unendlichkeit Gottes hin gesehen werden.

# Notwendigkeit der Allegorie

Für Gregor kann die iotopía als Text<sup>25</sup> - wie jede sprachliche Äußerung über sich selbst hinausweisen und muß dies als göttlich inspirierte Sprache auch tun. Deshalb ist im Blick auf den Bibeltext die Möglichkeit und die Notwendigkeit gegeben, auch auf den vorlaufenden Grund von allem hinzuweisen. Dies um so mehr, als der Schrift als Wort Gottes für Gregor eine höhere Wahrscheinlichkeit zukommt als anderen Texten, weil sie auf Gott hindeutet, obwohl die Schrift als Text deren Regeln folgt. Da Sprache in den Prozeß der ἀφαίρεσις und von da aus in das un-endliche Aufwärts-Streben des Menschen (ἀναγωγή) in die Anähnlichung an Gott eingebunden ist, ist durch die Strukturgleichheit von iστορία und Sprache mit dem Instrument der άλληγορία<sup>26</sup> eine Möglichkeit gefunden zu klären, warum Gregor in auffälliger Weise biblische Texte einer άφαίρεσις unterziehen kann<sup>27</sup> und sie im Anschluß daran anagogisch interpretiert. Wie dies zu verstehen ist, soll im folgenden geklärt werden.

Die Abfolge (ἀκολουθία) in der Betrachtung des σκοπός der biblischen Schriften zeigt nach Gregor, daß die gesamte Schrift als Aufstieg zu interpretieren ist. Die Abfolge des Textes fordert eine geistige ἀκολουθία, die

Unaufhebbarkeit als Metapher verstehen kann, allerdings sozusagen in ihrer »linearen«, d.h. textlichen Erstreckung, ist das Metaphorische ein wesentliches Moment der Allegoria selbst.

24 Vgl. M. ESPER, 1990, 85.

25 Als Text > folgt < die Historia den Regeln der Sprache selbst.

26 Dies wird von Gregor auch in VM hervorgehoben: οὐκοῦν ὡς ἄν τις ἐκ τῆς ἰστορίας τὰς ἀφορμὰς λαβών ἐπὶ τὸ γυμνότερον διακαλύπτοι τὸ αἴνιγμα (VM II 5, p. 34.19-21). Das Enthüllen eines biblischen Textes (Historia) auf das γυμνότερον αΐνιγμα hin entspricht einer άφαίρεσις des Textes.

Dadurch erklärt sich auch, warum Gregor in diesem Zusammenhang den Übergang zur allegorischen Erklärung häufiger durch Begriffe wie »Entkleiden«, »Freilegen« etc. benennt: VM II 5, p. 34,19-21 (siehe die letzte Anm.). Entsprechendes gilt auch in dem umgekehrten Fall, daß vordergründig der Text in Bildern verhüllt ist (μετά ἐπικρύψεως), was folglich auch wieder enthüllt werden muß (Cant prol p. 4,18-5,1); ähnlich auch die Wegnahme einer Hülle (καλύμματος περιαίρεσιν), die einer έπιστροφή zum Herrn entspricht (Cant prol p. 6,11f); das Entfernen der fleischlichen Bedeutung, die wie Staub darüberliegt (διάνοιαν κόνεως δίκην τῆς σαρκωδεστέρας ἐμφάσεως τῶν λεγομένων ἐκτιναγθείσης; Cant prol p. 6,19-7,1). Gerade an diesen Stellen sucht Gregor seine Methode im Hoheliedkommentar zu rechtfertigen. Eine solche Vorgehensweise, wie sie hier exemplarisch für VM und Cant gezeigt wurde, ließe sich auch in anderen Schriften nachweisen.

vom Leser in einem tugendhaften Leben als Anähnlichung nachvollzogen werden kann und muß. 28 In diesem Sinne zeigt der Text der Hl. Schrift das Leben des Lesers, wie es sein soll<sup>29</sup>: ein tugendhaftes Leben als Anähnlichung in >Stufen < an das Intelligible. Da die Distanz zu Gott nicht überwunden werden kann<sup>30</sup>, soll der Leser bzw. Interpret durch die anagogische Abfolge des Textes zu einem Leben entsprechend der Tugend angeregt werden.<sup>31</sup> Dieses wiederum ist als Anähnlichung an Gott ein unendliches Streben, so daß die Textinterpretation selbst hinsichtlich der Erklärung und des Effektes auf den Leser an kein Ende gelangt.<sup>32</sup> Beide Aspekte werden von Gregor im Bild von der Jakobsleiter zusammengefaßt<sup>33</sup>: Auf der Leiter kann nur ein Schritt nach dem anderen genommen werden (ἀναγωγή); der Aufstieg zu Gott auf dieser Leiter ist aber, um im Bild zu sprechen, deswegen unendlich, weil Gott jenseits der Leiter bleibt (Unendlichkeitsgedanke). Damit sind mit diesem Verständnis von Allegorie zwei wesentliche Grundlagen von Gregors Denken, die Sprachtheorie und die Konzeption der Anähnlichung bzw. Teilhabe, zusammengeführt. Interpretieren der Schrift qua göttlich inspirierter Sprache ist somit selbst anagogisch<sup>34</sup>, strukturell parallel zur Wirklichkeit<sup>35</sup>, weil im Interpretieren die άφαίρεσις und άναγωγή nachvollzogen und unterstützt werden. Ferner weist der Text über sich selbst hinaus auf den vorlaufenden Grund, den Sprache nicht erreichen kann. 36 Da Bilder und Metaphern die Vorläufigkeit des Sprechens anzeigen, ist - nach den obigen Überlegungen zum

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Inscr I 1, p. 26,14-19 und p. 27,2-7; Eccl 1, p. 280,2-8; Cant Prol p. 7,5; dazu J. DANIÉLOU, 1970, 18-50; M.N. ESPER, 1979, 8; B. DE MARGERIE, 1980, 241-247; G.-I. GARGANO, 1981, 129f; CHR. KLOCK, 1987, 206-211; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 117f.

Vgl. A.A. MOSSHAMMER, 1990, 118.

Diese Feststellung trifft nicht nur für VM, sondern allgemein für Gregors Auslegungstechnik zu.

Vgl. Gregor von Nyssa, Cant 9, p. 279,4-8; Cant 11, p. 321,2-25.

Vgl. Gregor von Nyssa, Cant Prol p. 5,1-9; Inscr I 4, p. 34,17-19; dazu M.N. ESPER, 1979, 8.61f; M. CANÉVET, 1983, 285-287; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 119. Diese stufenartige Abfolge in der Textinterpretation wird auch von R.E. HEINE klar herausgestellt (vgl. R.E. HEINE, 1975, 101-103).

<sup>32</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Cant 6, p. 174,1-20; Cant 6, p. 179,13-180,7; dazu A.A. MOSSHAMMER, 1990, 119.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 227, p. 113,3-9; VM II 234, p. 115,4-8.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun III.I, p. 13,14f; Cant 5, p. 144,17-145,13; dazu M.N. Es-PER, 1979, 20; J.B. CAHILL, 1981, 458f; M. SIMONETTI, 1982a, 402; H.-G. GADAMER, 1990,

<sup>79;</sup> A.A. MOSSHAMMER, 1990, 117.119.

Vgl. Gregor von Nyssa, Virg 10, p. 291,6-9; Inscr I 1, p. 25,15f; Inscr I 1, p. 26,10f; Inscr I 2, p. 28,17-20; dazu M.N. ESPER, 1979, 21.23-26; M.A. BARDOLLE, 1984, 257; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 119.

Vgl. A.A. MOSSHAMMER, 1990, 119 (mit den entsprechenden Nachweisen).

Zusammenhang von Analogie, Metapher und Allegorie - nur die allegorische Deutung der Unausdeutbarkeit des göttlichen Wesens angemessen, da sie Aussagen bildhaft und über sich verweisend versteht. Die Allegorie kann deshalb im unendlichen Aufstieg die Unendlichkeit Gottes verständlich machen. Selbst die Aussage von der Unendlichkeit Gottes ist in diesem Sinne bildhaft zu verstehen<sup>37</sup> und kann durch ein weiteres Bild, nämlich das des Kreises, veranschaulicht werden: Die Kreislinie (Peripherie) selbst kann als unendlich angesehen werden und steht in diesem Kontext für das unendliche Streben resp. den Deutungsvorgang; alle Punkte der Kreislinie sind aber trotz der ihr eigentümlichen Unendlichkeit vom Mittelpunkt (Gott) immer gleich weit entfernt.<sup>38</sup> Obwohl der Mensch also im Verlauf des Interpretierens wie auch des Aufstiegs immer weiter fortschreitet, gelangt er wie auf der Kreislinie nie an ein Ende. Trotz des »unendlichen« Vorwärtsstrebens erreicht der Mensch aber Gott nie, weilim Bild gesprochen - Peripherie und Mittelpunkt des Kreises nicht zusammenfallen. Dies hat für die Interpretation der Hl. Schrift zur Folge. daß diese in angemessener Weise gedeutet werden muß, indem der Lehrer, der bereits fortgeschritten bzw. zu den Höhen des Mysteriums emporgehoben wurde<sup>39</sup>, die letzten Schritte nur im Glauben vollziehen kann.<sup>40</sup>

Die Konzeption der ἀλληγορία in ihrer exegetischen und in ihrer erkenntnistheoretischen Funktion führt bei Gregor aufgrund der nie zu erfassenden Unendlichkeit Gottes, wie erwähnt, zu dem Begriff der πίστις.  $^{41}$  Wenn nämlich absolute Metaphern in ihrer anagogischen Funktion

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun II 89, p. 253,1-17; Eun III.I 16, p. 9,12-18; Op hom 25, p. 217A; Perf p. 187,15-188,2; Cant 3, p. 86,14-87,8; VM II 160, p. 85,16-86,2; dazu M.N. ESPER, 1979, 65.74; H.M. MEISSNER, 1991, 151f.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Eun I 666-669, p. 217,26-218,22; dazu M.N. ESPER, 1979, 75. Zur Kreismetapher bei Plotin vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 138f.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Darin drückt sich das »Gnaden«-Handeln Gottes aus; zu dieser Formulierung, »emporgehoben zu den Höhen des Mysteriums«, vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 154.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Vgl. Cant 3, p. 87, 5-8; Or cat 17, p. 74,2-7; dazu H.M. Meissner, 1991, 154 mit weiteren Belegen. Dies versucht der Lehrer seinen Hörern zu vermitteln, worin ein protreptisches Moment zu sehen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Or cat 17, p. 74,2-7; Eun II 93, p. 254,3-10; VM II 188, p. 97,12-21; Cant 3, p. 87,5-8; Cant 6, p. 183,5-10; Cant 13, p. 387,1-5; dazu W. VÖLKER, 1955, 141; H.M. MEISSNER, 1991, 148.154.

Bei M.N. ESPER liegt der Akzent etwas anders: Er betont, daß nach Gregor der Mensch der Unendlichkeit Gottes nicht mit der Theoria begegnen könne, sondern nur mit dem Glauben (vgl. M.N. ESPER, 1979, 75). Demgegenüber haben die bisherigen Ausführungen zu zeigen versucht, daß nach Gregor durch und in der Theoria der Weg zum Glauben gewiesen wird (Teil III, 1.1 a und 4.2— dort auch im Zusammenhang mit dem Begriff »Gnade«).

Mit der Bestimmung des Glaubens als ausschließlichem Akt des Menschen unterscheidet sich Gregor von der neuplatonischen Philosophie: Glauben gründet sich dort nicht auf ein

nie in einen Begriff aufgelöst werden können<sup>42</sup>, ist für Gregor in der unendlichen Interpretation der Schrift nur eine unendliche Annäherung an Gott möglich, nicht aber eine Einung im Sinne Plotins. Im Rahmen der unendlichen Annäherung an Gott ist aber bei Gregor der Glaube letztlich der entscheidende Faktor für den »Überstieg« zur göttlichen Natur. Darin entspricht die ἀλληγορία der θεωρία.<sup>43</sup>

Daraus ergibt sich für Gregor, daß Interpretieren und unendliches Streben zu Gott als Rückkehr nicht nur solipsistisch für den einzelnen zu verwirklichen sind und daß auch nicht eine rein theoretische Betrachtung des Bibeltextes, d.h. Bibelgelehrsamkeit, genug sind. Im Mittelpunkt steht vielmehr das Volk Gottes, die Menschheit, die zur ursprünglichen Bestimmung zurückkehren muß. He einem tugendhaften Leben besteht der Nutzen (ὡφέλεια) der Allegorie; die Vermittlung des Schrifttextes muß allerdings für das tugendhafte Leben als Handreichung (χειραγωγία) vollzogen werden das tugendhafte Leben als Handreichung (χειραγωγία) vollzogen werden des von einem dafür ausgewiesenen Lehrer (διδάσκαλος  $^{46}$ ) geleistet werden muß. Dieser muß in der pädagogisch motivierten Unterweisung als Exeget bereits Fortschritte gemacht haben. Dies faßt Gregor durch die Metaphern vom Ablegen der Kleider oder den reinen Seelenaugen  $^{48}$ : Der Lehrer oder Exeget muß also bereits eine hö

wie auch immer verstandenes WORT Gottes, das in der Geschichte ergangen ist, sondern nimmt den Anfang in der Erkenntnis des Menschen von der Geordnetheit des welthaft Seienden; der Mensch wirkt hier sein Heil selbst (dazu W. BEIERWALTES, 1979, 321-325).

<sup>42</sup> Vgl. H. BLUMENBERG, 1983, 285-290. Dies wurde oben bereits für den Zusammenhang von Allegorie und Metapher ausgeführt.

43 Vgl. Teil III, 1.1a.

Da die Hl. Schrift selbst bei Gregor als inspiriert gedacht ist, setzt sie selbst, obwohl sie als Text den Regeln der menschlichen Sprache folgt, einen »Ganden«-Akt Gottes voraus, indem dieser sich im Wort mitteilt. Da aber auch der Lehrer in der Interpretation »zu den Höhen« geführt wird, trifft dieser »Gnaden«-Aspekt in analoger Weise auch auf diesen zu (zur hier verwendeten Terminologie der Gnade vgl. Teil III, 4.2).

Dies führt Gregor in einem christologischen und ekklesiologischen Kontext aus: vgl. Gregor von Nyssa, Ref Eun 143, p. 374,3-12; Cant 4, p. 131,4-13; Cant 7, p. 214,19-215,16; down M.N. Ferren, 1070, 13: A.A. Mosshammer, 1900, 120f.

dazu M.N. ESPER, 1979, 13; A.A. MOSSHAMMER, 1990, 120f.

45 Vgl. Gregor von Nyssa, Inscr I 2, p. 28,17-20; dazu M.N. ESPER, 1979, 24; G.-I. GARGANO, 1981, 129.

GARGANO, 1981, 129.

46 Vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 34-42 (dort die entsprechenden Nachweise); darauf aufbauend E. PEROLI, 1993, 60-65.

<sup>47</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Op hom 16, p. 185A; Eun III.I 42, p. 18,11-17; VM II 160-161, p. 85,16-86,10; Cant Prol p. 9,18-10,4; Cant 9, p. 278,17-279,4; Cant 13, p. 393,15-19; dazu W. VÖLKER, 1955, 267f; G.-I. GARGANO, 1981, 131 (zu VM) und 193-210; H.M. MEISSNER, 1991, 145,149,153.

Unscharf ist in dieser Hinsicht G.S. BEBIS, der davon spricht, daß die allegorische Interpretation den historischen Kern (\*historical essence«) und die pädagogische Botschaft in einen fließenden Strom wahrer geistiger Erfahrung verwandle (vgl. G.S. BEBIS, 1967, 382).

<sup>48</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Cant 1, p. 25,14-26,6; Cant 2, p. 60,13-18; dazu M.N. ESPER, 1979, 59.

here Stufe im Aufstieg erreicht haben; dies ist nur durch eine Abstraktionsbewegung bzw. die ἀφαίρεσις möglich, indem sich der Lehrer über das »Sinnliche«, »Irdische« oder »Fleischliche« erhebt. Indem der Lehrer für die Vermittlung des jeweils Erreichten bereits in der ἀφαίρεσις fortgeschritten sein muß, ahmt er durch die Handreichung in der Interpretation die göttliche Ordnung nach: Wie sich Gott vorgängig vor dem Aufstieg des Menschen diesem in der »Gnade« zuwendet, so teilt der Lehrer oder Exeget das durch die Interpretation Erreichte dem Hörer mit. Die Protreptik Gottes selbst spiegelt sich folglich in der Auslegung wieder: Die Allegorie ist selbst protreptisch. In der Auslegung ahmt der Lehrer im Sinne einer ὀμοίωσις θεῷ die Hinwendung Gottes zum Menschen nach. Er wendet sich in seinem erworbenen »Tugendzustand« selbst den Menschen zu, die eine solche »Stufe« noch nicht erreicht haben, und übt so auch in seiner Funktion als Lehrer die Anähnlichung an Gott aus.

Welche philosophischen Implikationen liegen nun dieser Sicht Gregors zugrunde? Wie bereits im Rahmen der Interpretation von Gregors Sprachtheorie und des Gedankens der Anähnlichung an Gott lassen sich für diese Ansätze bei Plotin grundlegende Ähnlichkeiten finden. Da für Plotin Wort und Satz immer Etwas aussagen, das Eine aber vor dem Etwas ist, ist es jenseits aller Sprache und kann durch kein Bild adäquat erreicht werden. Das Eine ist dann durch Sprache nicht angemessen kommunikabel zu machen, so daß auf es auch nur durch Zeichen hingewiesen werden kann. 49 Trotz ihrer vermeintlichen Affirmativität deuten Metaphern die absolute Andersheit nur an: Die absolute Metapher, die nicht in einen identifikatorischen Begriff aufgelöst werden kann<sup>50</sup>, drückt das Unabgeschlossensein von Sprache aus. Durch die Metapher kann lediglich der unendliche Prozeß der Annäherung angezeigt oder erfaßt werden.<sup>51</sup> Die Funktion des Bildes besteht darin, die Spur des Einen in Differenz zu eruieren und so das Eine im Modus der Andersheit aufzuweisen. 52 Durch die Reinigung von allem »Fremden« (άφαίρεσις) ist eine Entdifferenzierung und Entzeitlichung des Denkens ermöglicht.<sup>53</sup> Sprache stößt jedoch an ihre Grenzen, wenn sie Zeitfreies und in sich Unterschiedsloses darstellen will. Zielt sie auf Bezüge außerhalb des relationslosen Einen ab. dann intendiert sie zugleich die Negation von Zeitlichkeit.<sup>54</sup> Reinigung

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 150.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Vgl. H. BLUMENBERG, 1983, 286-289.295-315.

<sup>51</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 151.158.222.

<sup>52</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 153.

<sup>53</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 168.

<sup>54</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 199f.

von allem »Fremden« impliziert für Plotin zugleich den protreptischen Impuls, der Reflexion das Höchste und Erste, das Eine, abzufordern. Dabei wird im Bild die Vermittlung des Unaussprechlichen bewußt gemacht<sup>55</sup>, indem die ekstatische Einheits-Erfahrung anderen vermittelt wird, wie dies Porphyrius von Plotin berichtet.<sup>56</sup>

# Rückgriff auf die Historia in der Allegoria

Bei diesen Überlegungen zur θεωρία Gregors als άλληγορία und angesichts der Implikationen, die sich aus der Philosophie Plotins ergeben, zeigt sich, daß die Allegorie für die Schriftauslegung notwendig ist, um protreptisch die unendliche Anähnlichung an den unendlichen Gott zu vermitteln. Damit erreicht es Gregor, über die wörtliche Bedeutung der Schrift hinauszugelangen, um diese für ein tugendhaftes Leben fruchtbar zu machen.<sup>57</sup> Für die Vita Moysis – aber nicht minder für die Homilien zum Canticum - stellt sich allerdings über das bisher Ausgeführte hinaus noch die Frage, warum es für Gregor von Nyssa notwendig ist, im Laufe der allegorischen Auslegung stets rekapitulierend auf die ioτορία zurückzugreifen. 58 Dies läßt sich m.E. nicht ausreichend damit erklären, daß es allein für den Leser sinnvoll sei, ihm die biblische Geschichte noch einmal Schritt für Schritt vor Augen zu halten. Dies hat Gregor von Nyssa in VM bereits durch den gesamten ioτορία-Teil erreicht, den er in sich so struk-

<sup>55</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 223f.

Die Nachweise zu Plotin und weiterführende Literatur finden sich an den genannten Seiten bei W. BEIERWALTES.

Zur neuplatonischen Theorie der Interpretation vgl. J.A. COULTER, 1976, bes. 5-31; kritisch zu J.A. COULTERS Ansatz W. TRIMPI, 1983, 175 und W. BEIERWALTES, 1985, 296-301.

Vgl. Porphyrius, Vita Plot. 23,12-21. Dieser protreptische Impuls der Vermittlung zeichnet Plotin als »Lehrer« aus und erinnert an den Philosophen des platonischen »Höhlengleichnisses«.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Vgl. H. DÖRRIES, 1963, 577f; G.S. BEBIS, 1967, 382; M. MEES, 1976, 322.324; M.N. ESPER, 1979, 60.64; M.N. ESPER, 1990, 86; H.M. MEISSNER, 1991, 302.

Die Bedeutung der Verhältnisbestimmung von ίστορία und άλληγορία ist bei A.W. ANDERSON nicht hinreichend geklärt, wenn er behauptet, es gebe keine genaue Parallele zwischen > historischen Ereignissen < und geistlicher Erfahrung; deshalb könnten bedeutende Menschen (»great men«) nicht als Vorbilder dienen (vgl. A.W. ANDERSON, 1961, 24). Dem widerspricht genau die von A.W. ANDERSON untersuchte Schrift VM.

Vgl. Gregor von Nyssa, z.B. VM II 89-91, p. 60,1-61,3; VM II 131, p. 74,20-24; VM II

<sup>133,</sup> p. 75,9-14; VM II 170-173, p. 89,15-91,10.

G.-I. GARGANO verweist zwar auf das Problem, wie das Verhältnis von iστορία und θεωρία gedacht werden könne; er umschreibt es als »trasferimento o trasposizione del significato dell' iotopía « (G.-I. GARGANO, 1981, 225). Dieser grundsätzlichen Ansicht ist in der Tat zuzustimmen. Ungeklärt ist dabei jedoch, wie die Historia in die Theoria selbst eingeht und notwendig zu dieser gehört.

turiert hat, daß seine allegorische Auslegung darauf aufbauen kann. <sup>59</sup> Bei einem nicht sehr umfangreichen Werk wie VM, das zudem Themen aufgreift, die dem Leser vertraut  $\sin d^{60}$ , ist es also nicht unbedingt zu erwarten, daß Gregor immer wieder – fast stufenartig – rekapitulierend auf die ioτορία zurückgreift; er könnte sich sogar den Vorwurf einhandeln, er unterlaufe sein eigenes Prinzip, nicht zurückblicken zu dürfen, wenn die allegorische Exegese einen ständigen Fortschritt (προκοπή) zu Gott leisten soll. <sup>61</sup> Folglich ist zu klären, warum ein > Rückgriff < auf die jeweilige ioτορία bei Gregor ein integraler Bestandteil der θεωρία selbst ist.

Die bisherigen Überlegungen zur Anähnlichung und Sprache haben ergeben, daß im Hinblick auf die Bibel die Auslegung als unendlicher Prozeß aufzufassen ist, durch den der Leser mit Hilfe des fortgeschrittenen Exegeten (Lehrers) zu einem unendlichen Streben nach Gott angeregt werden soll. Der Aufstieg erfolgt stufenartig gemäß der ἀκολουθία des Textes, indem der λόγος der Reihe nach den »verrätselten Textstellen« (ίστορικὰ αἰνίγματα) folgt.<sup>62</sup> In diesem Sinne richtet sich<sup>63</sup> schon der Buchstabe selbst, d.h. das ioτορικόν, wenn auch noch in verhüllter Form (αἴνιγμα) und nur für den fortgeschrittenen »Lehrer« erkennbar. auf den höheren Sinn aus. 64 Von der θεωρία aus betrachtet, impliziert dies, daß die ίστορία notwendig zur άλληγορία gehört. Aufgrund der gezeigten Strukturähnlichkeit von Sprache und Wirklichkeit kann die allgemeine Konzeption der θεωρία bei Gregor herangezogen werden, um das exegetische Bemühen zu verstehen. Θεωρία ist für Gregor das Sehen in das Innere, das zugleich als Abstraktion verstanden werden kann.65 Indem der Mensch in sich selbst blickt, kann er mit Hilfe der eigenen Schönheit auf das Ur-Bild blicken und so in der Seele den Gott in uns erkennen. 66 Der Weg in das Innere ist für den Menschen die Anähnlichung an Gott, Teilhabe oder unendliches Streben.<sup>67</sup> Trifft die Strukturähnlichkeit von Sprache und Wirklichkeit zu, dann bedeutet dies, daß Sprache in ihrer Differenziertheit gerade die Selbsterkenntnis beschreibt: Durch den Blick

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Eine Analyse dieser Fragestellung kann hier nicht geleistet werden.

Es handelt sich bei dem Adressaten schließlich um einen Priester oder Mönch (vgl. Teil II, 1).

<sup>61</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, z.B. Cant Prol p. 6,14-7,1; dazu M.N. ESPER, 1979, 76.

<sup>62</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 39, p. 44,5-8.

<sup>63</sup> Gregor von Nyssa verwendet sogar die Wendung, daß der Buchstabe blickt (βλέπει: VM II 105, p. 65,1). Wie die φαινόμενα letztlich auf das Göttliche hingeordnet sind, so auch das ἰστορικόν.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 105, p. 65,1f.

<sup>65</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Beat 6, p. 143,21-144,13; An et res p. 89C; Cant 3, p. 72,9-14.

Vgl. Gregor von Nyssa, Virg 12, p. 300,22. Ausführlich dazu Teil III, 1.1 a.

<sup>67</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

auf das jeweils Betrachtete erkennt der Mensch den je vorlaufenden Grund. Dies trifft nach den Überlegungen zur Auslegung der Bibel auch auf die Schrift selbst zu: Im Blick auf die jeweilige ἰστορία zeigt sich der je vorlaufende Grund in der Wendung in sich selbst. Diese Wendung kann somit anagogisch verstanden werden, und der Rückgriff bei der allegorischen Auslegung auf die verschiedenen Stufen der ἰστορία ist in sich selbst notwendig. Der Grundsatz »durch die φαινόμενα zu dem, was darüber liegt«, der bei Gregor häufiger zu finden ist, läßt sich analog auf das ἰστορικόν übertragen: »durch das ἰστορικόν zu dem, was dahinter liegt«.

In diesem Sinne wertet Gregor von Nyssa für die Schriftauslegung die θεωρία-Konzeption Plotins konsequent im eigenen Kontext aus.<sup>68</sup> Denn für Plotin ist die ἀφαίρεσις der Weg zum inneren Menschen, eine Wendung in sich selbst, um so das eigene Selbst von seinem Grunde her bewußt zu machen. Die Gegenwart des νοῦς in der Seele ist die Ermöglichung des Aufstiegs: Die Seele wendet sich nach innen und erkennt sich selbst; dies ist die Bewußtmachung des Geistes und zugleich des sich in ihm vermittelnden Einen selbst. Ähnlich in der Struktur sieht auch der zeitlose νοῦς, wenn er in sich blickt, den vorlaufenden Grund (das Eine).<sup>69</sup> Umkehr, Rückgang ins Innere und Sammlung auf sich selbst sind die Bedingungen der Möglichkeit eines inneren Aufstiegs, der bei Plotin mit der Selbstdurchlichtung des Denkens und dem Einiger-Werden identisch ist.<sup>70</sup> — Eine göttlich inspirierte »Hl. Schrift« allerdings, die diesen Prozeß in sich abbildet und den Aufstieg unterstützt, kennt Plotin trotz der Bedeutung der platonischen Schriften für ihn nicht.

Dies bedeutet für die Auslegung der Schrift im Sinne Gregors: Um sich Gott in einem tugendhaften Leben ähnlich machen zu können, ist der vorlaufende Grund je vermittelt in verschiedenen Schritten bewußt zu machen und so die ἀφαίρεσις zu vollziehen. Die Vorläufigkeit im Bild wird durch die Bibel und ihre »Bilder« (ἰστορικά) realisiert: Die Abfolge der ἰστορία muß daher notwendig in die ἀλληγορία integriert werden. Wie die in sich gestufte Anähnlichung zu einer größtmöglichen Annäherung an den unendlichen Gott in einem tugendhaften Leben führt, so ermöglicht

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> B. DE MARGERIE verweist zwar — unter Rückgriff auf J. DANIÉLOU — für den Begriff ἀκολουθία auf Plotin (vgl. Plotin, Enn I 8,2; dazu J. DANIÉLOU, 1970, 45; B. DE MARGERIE, 1980, 243), wertet allerdings diesen Ansatz nicht für die Konzeption der θεωρία aus.

Diese Form der Allegorese kann mit W. BERNARD als dihairetische Allegorese bezeichnet werden (vgl. W. BERNARD, 1990, 22-69 zu grundsätzlichen Erwägungen; W. BERNARD, 1990, 288 zu Gregor).

69 Vgl. dazu Teil III, 1.1 b (mit den entsprechenden Nachweisen zu Plotin).

Vgl. dazu Teil III, 1.1 b (mit den entsprechenden Nachweisen zu Plotin)
Vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 101.

der jeweilige Blick in die ίστορία mit Hilfe der άλληγορία einen Verweis auf den Grund von allem. Sprache zeigt in diesem Kontext - wie bei Plotin - die Fülle des Einen im Spiegel der Differenz mit der Metapher als ihrem Pendant, auch wenn von Gregor und Plotin Gott bzw. das Eine unterschiedlich konzipiert sind. Metaphern eröffnen protreptisch einen Zugang in die Unfaßbarkeit des an sich Bild-losen.<sup>71</sup>

Die Protreptik besteht in der Vita Moysis nach den obigen Überlegungen nicht allein darin, die »göttlichen Aussprüche« (θεῖα λόγια) bzw. das Wort Gottes zu erforschen, so daß die Protreptik aus der Allegorie resultiert.<sup>72</sup> Vielmehr stellen θεωρία und iστορία innere Momente der Protreptik dar - letztere wegen ihrer Funktion, Bedingung der Möglichkeit von θεωρία zu sein. Dieses jeder allegorischen Auslegung der Hl. Schrift inhärente Moment der Protreptik wird m.E. in der Vita Moysis durch einen weiteren, davon zu differenzierenden protreptischen Aspekt ergänzt. Dieser ergibt sich durch die Struktur der gesamten Schrift De vita Movsis: Der θεωρία-Teil, der stufenartig die ἰστορία im Sinne der Selbsterkenntnis auslegt, zielt auf den Aufstieg zu Gott bis zur Dunkelheit Gottes und der Schau des ἄδυτον mit dem himmlischen Tabernakel.<sup>73</sup> Von da an versucht Gregor von Nyssa zu zeigen, daß das Streben zu Gott keine Sättigung finden kann: Eine einmalige Betrachtung würde dem Streben ein Ende setzen.<sup>74</sup> In dem gesamten Kontext ist auffällig, daß sich Gregor verstärkt den Themen zuwendet, die für die Kirche (u.a. die Sakramente) zentral sind, nachdem Moses vom Berg herabgestiegen ist.<sup>75</sup> Gregor nimmt den Gedanken des Aufstiegs oder des Wachsens in einem Leben gemäß Gott für das ganze Volk Israels bzw. der Kirche in Anspruch. <sup>76</sup> Der gesamte Aufstieg zu Gott ist deshalb als Aufstieg des Moses bis zum ἄδυτον und als Abstieg zum Volk zu sehen, um dieses zu einer Anähnlichung an Gott zu führen - dies unter der Maßgabe, daß eine visio facialis unmöglich ist und so ein ständiger Aufstieg notwendig erscheint. In dieser Rückkehr des Moses zur Belehrung und Hinführung des Volkes zu Gott liegt das zweite protreptische Moment der Schrift. Gerade der Aspekt der Rückkehr zum Volk erinnert dabei der Intention nach an das Motiv des

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1985, 105.135-137.

<sup>72</sup> Dies ist die Tendenz bei M.N. ESPER, 1979, 13f; J.B. CAHILL, 1981, 459; M. SIMO-

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 1-183, p. 33,13-95,9.

Diesem Aspekt dient vor allem die Auslegung der biblischen Passage, in der Moses Gott von Angesicht zu Angesicht sehen möchte (visio facialis), von der Felsspalte aus aber nur Gottes Rücken erblicken kann (VM II 227-255, p. 113,3-122,3).

75 Ab VM II 184.

76 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 291, p. 133,15.

platonischen Höhlengleichnisses<sup>77</sup>, das auf die Umwendung der Seele (περιαγωγή τῆς ψυγῆς) zielen will.<sup>78</sup> Bei Gregor läßt sich in verschiedenen Schriften die Verwendung des Höhlengleichnisses nachweisen.<sup>79</sup> Dabei ändert aber Gregor von Nyssa das platonische und neuplatonische Verständnis<sup>80</sup> ganz wesentlich, wie dies in ähnlicher Weise bereits bei der Behandlung der Begriffe »Teilhabe« und »Anähnlichung« sichtbar wurde<sup>81</sup>: Entscheidend ist für Gregor nicht allein das menschliche Bemühen um ein tugendhaftes Leben; dieses wird für ihn vielmehr erst durch die Zuwendung Gottes (»Gnade«) ermöglicht, in der Vita Moysis speziell in einem inkarnatorischen Kontext, der bei allen drei Theophanien in VM sichtbar ist.82

Auch die in der dieser Welt eigenen Sprache geschriebene Bibel ist zunächst kein Sonderfall von Sprache. Somit ermöglicht die Anwendung der Sprachtheorie, die in der Bibel konsequent als είκών, als über sich selbst hinausweisend, als »Rätselwort«, das erklärt werden muß, verstanden wird, es gerade nicht, einen direkten Zugang zur Unendlichkeit Gottes zu erhalten. Als inspiriertes Wort Gottes ist für Gregor die Schrift aber von anderen Texten hervorgehoben. Sie vermittelt Wahrheit. Daher ist der Exeget aufgerufen, diese Wahrheit aufzudecken und zu vermitteln (Protreptik). Die Bibel in ihrer ihr eigenen Folgerichtigkeit (ἀκολουθία) kann das unendliche Streben des Menschen zu Gott abbilden. Angesichts der Unendlichkeit Gottes (in VM) ist die Allegorie die einzige Möglichkeit, adäquat den Aufstieg zu erfassen und zugleich die unüberwindliche Distanz zu Gott als solche zu thematisieren. Insofern ist die Allegorie notwendig. Diese kann aber so gedeutet werden, daß sie, weil sie eine θεωρία ist, auch zur Selbsterkenntnis führt und diese unterstützt, indem die jeweilige ἰστορία – im Blick auf und in sie – den vorlaufenden und einigeren Grund sichtbar zu machen vermag. Eine solche Art der Allegorie ist aber selbst protreptisch an den Leser zu vermitteln, und zwar im Blick auf die jeweilige Stufe des unendlichen Aufstiegs und den Nutzen,

<sup>77</sup> Vgl. Platon, Resp 514a-517e und 520c (καταβατέον).

<sup>78</sup> Vgl. Platon, Resp 518d.

<sup>79</sup> Vgl. A. MEREDITH, 1993a, 57-61 (mit den entsprechenden Nachweisen); ferner W. BLUM, 1974, 43-49.

80 Vgl. A. MEREDITH, 1993a, 50-53.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

<sup>82</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 19-21, p. 38,25-39,20; VM II 173-177, p. 90,22-92,20; VM II 240, p. 117,1-6; dazu A. MEREDITH, 1993a, 59f. Darin liegt die Abgrenzung gegenüber einer neuplatonischen Deutung des Höhlengleichnisses.

Dabei ist jedoch nicht intendiert, ein Drei-Stufen-Schema des Aufstiegs wie J. DANIÉLOU als Gliederungsprinzip zugrundezulegen (dagegen R.E. HEINE, 1975, 107f; F. DÜNZL, 1990, 380 Anm. 10). Trotzdem kann von drei Theophanien gesprochen werden.

den die Hörer als Volk Gottes durch den erfahrenen Exegeten, den Lehrer<sup>83</sup>, ziehen können.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Gregor von Nyssa weist speziell auch Basilius und Makrina diese Rolle zu; vgl. M. HARL, 1984, 87-103; H.M. MEISSNER, 1991, 34-42.

### 6. KAPITEL

#### ZUSAMMENFASSUNG

Gregor von Nyssa unterteilt seine Schrift De vita Moysis in zwei Teile ίστορία und θεωρία. Die Anähnlichung an Gott, die Gregor durch den Terminus θεωρία zu fassen versucht, beschreibt ein vielschichtiges Phänomen, das auch von den philosophischen Implikationen her interpretiert werden kann. Für den Begriff θεωρία im Sinne von >Betrachtung Gottes< hat sich ergeben, daß Gregor folgende Elemente heranzieht: Betrachtung setzt beim Sinnlichen an und führt zur Selbsterkenntnis. Θεωρία ist in diesem Zusammenhang ein Blick auf die άρετή der Seele als Bild Gottes, um von dort bis zu den Erscheinungsweisen Gottes streben zu können. Da die θεωρία selbst Differenz voraussetzt und somit durch Abständigkeit gekennzeichnet ist (διάστημα und διάστασις), ist es mit ihrer Hilfe nicht möglich, das Ungeschaffene (Gott) zu betrachten, das selbst wiederum durch Nicht-Abständigkeit (άδιάστατος φύσις) gekennzeichnet ist. Damit versucht Gregor, eine klare Grenze zwischen dem Geschaffenen und dem Ungeschaffenen herauszuarbeiten und zu zeigen, daß ein Zugang zu Gottes Wesen (οὐσία) durch eine Betrachtung bzw. ein unmittelbares, direktes Sehen nicht möglich ist.<sup>2</sup> Es bestehen hier Unterschiede zu Platon, Aristoteles, Alkinoos und Plotin. Trotz der Differenzen, die das Sehen Gottes betreffen, greift Gregor von Nyssa vor allem aus der platonischen Tradition Elemente auf, die er in seinem Kontext der Selbsterkenntnis verarbeitet.3

Diese Konzeption hat Auswirkungen auf ein Verständnis der Mystik, zumal man in der Forschung versuchte, Gregor von Nyssa, vor allem auch dessen VM, mystisch zu deuten. Aufgrund des von Gregor entwickelten Verständnisses von θεωρία ist jedoch eine mystische Interpretation von VM wenig hilfreich. Dafür gibt es mehrere Gründe: Weder ist eine Klärung der >Mystik < bei Gregor durch die dabei verwendete Terminologie möglich, noch beschreibt Gregor persönliche Erfahrungen, die in eine mystische Richtung weisen. Auch Motivgruppen der späteren Mystik reichen nicht aus, um VM als mystischen >Traktat < auszuweisen. Gregor unterscheidet sich zudem klar von Plotin, dessen philosophische Konzeption der Mystik als Einung mit dem Einen verstanden werden kann.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Teil I, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Teil III, 1.1 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Teil III, 1.1 b.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Teil III, 1.2 b.

Um den Begriff θεωρία bei Gregor besser verstehen zu können, sind die beiden Bezugspunkte »Gott und Mensch« näher zu bestimmen; erst so kann die Anähnlichung an Gott, die in VM eines der zentralen Themen darstellt, beschrieben werden. Für Gregors Gottesverständnis ist dabei der Begriff »Unendlichkeit« von zentraler Bedeutung: Dabei leitete man die Sicht Gregors vorrangig aus Contra Eunomium ab und übertrug diese Vorstellung auf De vita Moysis; es wurde sogar versucht, De vita Moysis aus einem antieunomianischen Kontext heraus zu verstehen. Um diese Ansätze zu überprüfen, war es methodisch unumgänglich, beide Schriften getrennt zu betrachten. Contra Eunomium als Reaktion auf den Ansatz des Eunomius von Cyzicus, dessen Begründung der άγεννησία Gottes u.a. von neuplatonischen Philosophemen her verständlich wird<sup>5</sup>, hat zumindest für die sog. Unendlichkeitsbeweise des ersten Buches gegen Eunomius ergeben, daß der Unendlichkeitsgedanke Teil eines Beweises ist, der darauf abzielt, eine Stufung innerhalb des Göttlichen, wie sie von Eunomius vorgelegt worden ist, abgelehnt wird.<sup>6</sup> Gerade diese Problematik spielt aber in De vita Moysis keine Rolle mehr. 7 Daraus ergibt sich für die chronologische Einordnung von VM, daß eine Datierung in die eunomianische Kontroverse nicht zwingend ist.<sup>8</sup> Die in VM vorgelegte Konzeption der Unendlichkeit läßt sich am besten vom neuplatonischen Ansatz des Einen in seiner Unendlichkeit (auch hinsichtlich der Mächtigkeit des Einen) verstehen, und zwar vor allem von Plotin her.<sup>9</sup> Dabei bestehen aber zwischen Gregor und Plotin Divergenzen, die primär die Frage betreffen, ob Gott das Sein zugesprochen werden kann oder nicht; ferner unterscheidet sich Gregor von Plotin dadurch, daß er die Gottheit trinitarisch denkt, während Plotin jegliche Differenz vom Einen fernhält. 10

Aus der Unendlichkeitsproblematik ergeben sich für Gregor wichtige Konsequenzen hinsichtlich der  $\theta\epsilon\omega\rho i\alpha$ , die einerseits die Sprache, andererseits die Teilhabe und Anähnlichung an Gott betreffen. In Abgrenzung zu Eunomius<sup>11</sup> hebt Gregor von Nyssa im Anschluß an die stoische Begrifflichkeit hervor, daß Sprache stets begrenzt ist und daß durch sie folglich auch das Unbegrenzte nicht zu erfassen ist. Die Sprachleistung be-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Teil III, 2.1 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Teil III, 2.1 b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. Teil III, 2.2 a.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Teil III, 2.2 b.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. Teil III, 3.1; 3.2 und 3.3 für Platon, Aristoteles und Plotin.

<sup>10</sup> Vgl. Teil III, 3.3.

Vgl. zu dessen Ansatz der Sprachtheorie und dem philosophischen Kontext Teil III, 4.1 a.

steht lediglich darin, Differenzen beschreiben zu können. Trotz der Inadäquatheit der Sprache im Blick auf das Unendliche kann man durch Bilder und Metaphern über die Sprache selbst hinaus auf eben dieses Unendliche hinweisen. 12

Für die Teilhabe bzw. die Anähnlichung an Gott, die Gregor in Beziehung zueinander konzipiert, folgt aus der Unendlichkeit Gottes, daß das Streben zu Gott selbst unendlich sein muß. Der Mensch versucht durch ein tugendhaftes Leben, seiner ursprünglichen Bestimmung zu entsprechen, von der er durch eine freiheitliche Willensentscheidung abgefallen ist; in einer »zweiten Schöpfung« wurde deshalb die Leiblichkeit hinzuerschaffen. Ein tugendhaftes Leben bedeutet, die göttlichen Eigenschaften durch einen Weg in das Innere nachzuahmen, um im inneren Menschen den Gott in uns. d.h. in der Seele als Bild Gottes, betrachten zu können (θεωρεῖν). Im Gegensatz zum Neuplatonismus setzt Gregor allerdings als wesentliches Moment eine Aktivität Gottes voraus, die dem Menschen den Aufstieg als Anähnlichung erst ermöglicht: die »Gnade«. 13

Die Ansichten Gregors zur Sprache und Anähnlichung, die zugleich mit dem Problem der Unendlichkeit verbunden sind, lassen sich auch bei der Interpretation der Bibel nachweisen. Dabei wird Gregors Grundsatz einer doppelten Bezugnahme auf die Schrift und Philosopheme deutlich: Die Bibel kann – wie sich dies von der Sprachtheorie her nahelegt – Gott in seinem Wesen nicht beschreiben. Sind aber Sprache und Wirklichkeit in dem Sinne aufeinander bezogen, daß Sprache die in sich differente Wirklichkeit beschreibt, kann die Bibel in ihrer ἀκολουθία die Anähnlichung an Gott in der absoluten Differenz zu Gott erfassen. Angesichts der Unendlichkeit Gottes ist die Allegorie die notwendige, wenn auch unzureichende Möglichkeit, die Annäherung an Gott im Modus der Sprache darzustellen. Interpretieren- unter Beachtung der Rolle des Lehrers- ist in diesem Kontext selbst ein unendlicher Vorgang der Anähnlichung. Ist die θεωρία jedoch als Blick in sich selbst und dadurch als Blick auf den vorlaufenden Grund zu verstehen, dann ist die Allegorie- in der Auswertung des von Plotin verwendeten θεωρία-Begriffs - notwendig auf die ίστορία verwiesen, die Schritt für Schritt anagogisch auszulegen ist. Die ίστορία ist somit ein Bild einer »höheren Wirklichkeit« in menschlicher Sprache. Jede Stufe der Interpretation ist selbst protreptisch. Für die Protreptik hat sich darüber hinaus gezeigt, daß Gregor das platonische Höhlengleichnis in dem Sinne auswertet, daß durch den dafür ausgewiese-

Vgl. Teil III, 4.1 b.
 Vgl. Teil III, 4.2.

nen Lehrer ein Aufstieg des Volkes ermöglicht wird. <sup>14</sup> Die θεωρία ist also als das Ineinander der Vorstellungen über die Unendlichkeit Gottes, die Begrenzung der Selbsterkenntnis, Sprache und Teilhabe / Anähnlichung resp. Gnade zu verstehen. Erst von hier aus sind die Konvergenzen und Divergenzen der einzelnen Interpretationsschritte in VM deutlich zu machen, wie dies im folgenden anhand einiger zentraler Stellen aus VM vorgeführt werden soll.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Teil III, 5.

# TEIL IV DIE DREI THEOPHANIEN: EINE EINZELBETRACHTUNG

# 1. KAPITEL

#### **EINLEITUNG**

Die bisherige Untersuchung konnte zeigen, daß für Gregors Konzeption der Theoria folgende Themen von zentraler Bedeutung sind:

- 1. Die Unendlichkeit Gottes: Wenn auch der Stellenwert bzw. die Einordnung der Unendlichkeit Gottes z.B. in Contra Eunomium und De vita Moysis unterschiedlich ist, weil Gregor in Eun zu zeigen versucht, daß entgegen der Annahme des Eunomius bei Gott keine Stufung hinsichtlich der οὐσία angenommen werden kann, während dies in VM keine erkennbare Rolle mehr spielt, so ist auch in Eun deutlich (besonders in Eun III), daß Gott in seiner aktualen Unendlichkeit der vorlaufende Grund allen Seins ist. Als dieser Grund, der sich durch die Ungeschaffenheit von allem geschaffen Endlichen unterscheidet, kann Gott nach Gregor nur das Ziel allen Strebens sein (μόνον ὁρεκτόν), ohne daß der Mensch je in einem identifikatorischen Akt mit Gott eins werden könnte (ἐπέκτασις).
- 2. Diese Gottesvorstellung hat bei Gregor wesentliche Konsequenzen für die Lebensgestaltung des Menschen. Dieser ist dazu aufgerufen, zu seiner ursprünglichen, d.h. von Gott intendierten Bestimmung zu streben bzw. zu ihr zurückzukehren. Diese ursprüngliche Bestimmung des Menschen nennt Gregor von Nyssa die »erste Schöpfung«, von der die faktische geschichtliche Wirklichkeit (die »zweite Schöpfung«) unterschieden ist. Charakteristika der »zweiten Schöpfung« sind Leiblichkeit, Geschlechtlichkeit und Tod, also Grundzüge der Endlichkeit, die wesentlich von den Sinnen mitbestimmt sind. Die Rückkehr zur ursprünglichen Bestimmung wird von Gregor durch die Begriffe »Teilhabe« und »Anähnlichung« beschrieben. Weil der Mensch als Ebenbild Gottes (είκων) erschaffen ist, kann er - bei rechter Lebensführung - zu seiner göttlichen Grundbestimmung zurückkehren. Die είκών-Struktur, die für den Menschen unverlierbar ist, soll im Prozeß der Anähnlichung an Gott deutlicher oder sichtbarer werden. Diese Ausrichtung auf die ursprüngliche Bestimmung des Menschen ist im Sinne Gregors eine άφαίρεσις, d.h. die Wegnahme alles der ursprünglichen Bestimmung Fremden, wodurch die »Merkmale« der »zweiten Schöpfung« überwunden werden sollen, um so Gott oder- besser- dessen Eigenschaften ähnlicher zu werden. Der Weg der Anähnlichung, der nach Gregors Theoria-Konzeption als »Selbst«-Erkenntnis verstanden werden kann, ist jedoch aufgrund des von Gregor entwickelten Gottesverständnisses nur als unendliches Streben auszulegen, das durch zwei weitere Momente bestimmt

236 TEIL IV

ist: Der Mensch kann die Anähnlichung an Gott in seinem Leben nur dann handelnd verwirklichen, wenn er zwischen »gut« und »böse« wählen kann. Tugend (ἀρετή) als die »Bestheit« setzt also notwendig auf Seiten des Menschen die Willensfreiheit voraus. Die verschiedenen Ansätze und Bestimmungen, die Gregor für die Anähnlichung des Menschen einführt, haben jedoch als Bedingung, daß sich Gott dem Menschen— dessen Handeln vorgängig— zuneigt und das Handeln des Menschen mitträgt. Die Zuwendung Gottes, die Gregor hier einführt, um die Anähnlichung des Menschen an Gott zu ermöglichen, kann mit dem traditionellen Begriff »Gnade« umschrieben werden.

- 3. Angesichts der Unendlichkeit Gottes und des unendlichen Strebens besteht für Gregor die Notwendigkeit, sich näher mit der Struktur der Sprache zu beschäftigen und zu bestimmen, wie diese die Unendlichkeit wiedergeben kann. Sprache kann aufgrund ihrer Endlichkeit und der notwendigen Differenzstruktur die ovoia Gottes in ihrer Unendlichkeit und In-Differenz nicht aussagen. Die Leistung der Sprache besteht jedoch darin, daß sie gerade wegen ihrer Differenz anzeigenden Möglichkeit Differentes beschreiben und mit Hilfe von Bildern und Metaphern über sich selbst auf den vorlaufenden Grund von allem verweisen kann.
- 4. In VM versucht nun Gregor, das Leben des Mose als eine Lebensform der Anähnlichung zu verstehen. Um dies zu erreichen, ist es für ihn notwendig, über den bloßen Buchstaben der Bibel hinauszuweisen, d.h. das freizulegen, was durch die biblische Erzählung verdeckt ist. Die ίστορία, d.h. die in Sprache verfaßte Erzählung der Hl. Schrift, muß selbst überschritten werden, um so einen Weg der Annäherung an Gott zu finden. Diese Art der Freilegung eines Schriftsinnes, der in der iotopia selbst enthalten ist, kann selbst als ἀφαίρεσις und in diesem Sinne als θεωρία verstanden werden. Die allegorische Schriftauslegung, die somit eng mit Gregors Sprachtheorie verbunden ist, ist angesichts der Unendlichkeit Gottes und des unendlichen Aufstiegs die notwendige Form, um die Vorläufigkeit des Redens analog zu den Metaphern anzuzeigen. Indem der Interpret in oder auf das iστορικόν blickt, d.h. dieses auslegt. vollzieht er einen Prozeß der ἀφαίρεσις und gelangt auf eine höhere Stufe des Fortschritts. Die Allegorie unterstützt in Form eines schon in der Anähnlichung fortgeschrittenen »Lehrers« die ὁμοίωσις.
- 5. Vor allem die Überlegungen zur Anähnlichung an Gott haben gezeigt, daß die Protreptik ein inhärentes Moment der Theoria ist. Die Betrachtung, die sich auf Gott richtet, führt nicht zu einer Lebensform der Isolation, sondern setzt für Gregor die Rückwendung und Vermittlung des

EINLEITUNG 237

Erreichten für andere voraus. Darin ahmt der Mensch die Zuwendung (Protreptik) Gottes zur Schöpfung und zum Menschen nach. Eine ähnliche Struktur der Protreptik zeigt sich in der Auslegung der Hl. Schrift (Allegoria) vor allem für den »Lehrer«, der— in der Tugend und Erkenntnis bereits fortgeschritten— diese Lebensform im Medium der Schriftauslegung vermittelt. In der Allegoria läßt sich jedoch ein weiteres Moment der Protreptik erkennen: Moses, der bis zum ἄδυτον gelangt ist, geht von dort den Berg hinab, um das Volk in der Lebensführung zu unterweisen und so einen Aufstieg des Volkes zu ermöglichen.

Diese verschiedenen, hier skizzierten Elemente der Theoria lassen sich in den Theophanien von VM nachweisen.

#### 2. KAPITEL

# ERSTE THEOPHANIE: DER BRENNENDE DORNBUSCH

In der ersten Theophanie führt (προσάγειν¹) Gregor den Adressaten durch die Auslegung des Bibeltextes (ἰστορία) zu den für diese Theophanie zentralen Themen hin: εὐσέβεια², λογισμός / πάθη³, ὀμοίωσις⁴ und φωταγωγία⁵. Entscheidend ist für Gregor allerdings der σκοπός der Auslegung. Dieser liegt in der μίμησις, d.h. in der Umsetzung der folgenden Einsichten in die Lebenspraxis des Adressaten, wie er dies schon im Proömium deutlich hervorhob.

# 1. εὐσέβεια - Kirche und heidnische Bildung

Gregor versucht zu bestimmen, welche Rolle der Philosophie in dem Prozeß der Veränderung des Lebens zukommt. Die pagane Bildung bzw. die Philosophie vermag im Sinne Gregors gerade über die Wogen des Lebens, die in den  $\pi \acute{a} \theta \eta$  symbolisiert sind, hinwegzutragen wie das Kästchen, in dem Moses lag.<sup>6</sup> Die Weisheit der Philosophie muß recht gebraucht werden (usus iustus)<sup>7</sup>, damit sie in einem christlichen Leben förderlich wirken kann.<sup>8</sup> An anderer Stelle in VM wird deutlicher, wie das Verhältnis von

3 1) VM II 4, p. 34,14-19: richtige Entscheidung; 2) VM II 6f.9, p. 35,1-13.35,22-36,7: Thema »Täuschung«; 3) VM II 16.18, p. 38,6-15.20-25: Herrschen des λογισμός.

<sup>5</sup> 1) VM II 4, p. 34,16; 2) VM II 10-12, p. 36,7-37,7 mit dem Thema des Heranwachsens und der Erziehung; 3) VM II 16, p. 38,12-15.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 6, p. 35,7-9; vgl. auch Op hom 18, p. 192AB; An et res p. 61B.

Zu den πάθη bei Gregor vgl. P.T. CAMELOT, 1967, 155; C. PERI, 1974, 318. Für Plotin hat die Seele in ihrem eigentlichen Zustand keine πάθη (vgl. Enn IV 7,10); dazu A. MERE-DITH, 1982, 1122 (mit einem Vergleich zu Gregor).

<sup>7</sup> Zum usus iustus bei Gregor vgl. CHR. GNILKA, 1984, 76-79.
Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 17, p. 38,15-20; zur Bedeutung der Einstufung der Philosophie an dieser Stelle vgl. W. JAEGER, 1954, 134f.138; E. MÜHLENBERG, 1966, 90; C. PERI, 1974, 322f; P.F. O'CONNELL, 1983, 303f. Demgegenüber deutet E. JUNOD die Stelle so, als sei die Rolle der Philosophie gerade in ihrer »Sterilität« zu sehen (vgl. E. JUNOD, 1978.

91).

8 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 12, p. 37,2-7; vgl. auch Gregor von Nyssa, Bas p. 126,7-9; Clemens von Alexandrien, Paid I 6,42, p. 115,10-24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 20, p. 39,12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1) VM II 1-5, p. 33,13-35,1: wandelbare Natur und freier Wille; 2) VM II 6-13, p. 35,1-37,14: Kirche und Schrift; 3) VM II 17, p. 38,15-20: Herrschen der wahren Lehre.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I) VM II 1, p. 33,14-19: μίμησις; 2) VM II 9, p. 36,5: μίμησις eines ὑπόδειγμα (Moses); 3) VM II 15, p. 38,1f: ὑπόδειγμα; VM II 16, p. 38,13-15: Anähnlichung (des Lesers) an das Beispiel der ἰστορία.

Philosophie und christlichem Leben zu bestimmen ist: Pagane Bildung soll das Leben schmücken (καλλωπισθηναι bzw. κατακοσμήσας<sup>9</sup>). Nach Gnilka impliziert eine solche Vorstellung, daß die christliche Lehre von außen her in ihrer Substanz nicht ergänzt oder verändert wird, auch wenn es nicht um eine bloß formale Verzierung geht; vielmehr diene die Philosophie der Darstellung. 10 Selbst wenn Gregor hier in der von Gnilka vorausgesetzten Form eines unveränderlichen »christlichen« Kerns und der ihn umgebenden Schale dächte, läßt sich aus dem Begriff >Ordnung< ableiten, daß durch philosophische Gedanken das Dargestellte, d.h. der Glaube, strukturiert wird und somit der Philosophie eine wesentliche Rolle zukommt. Diese Funktion der Philosophie ist allerdings in einen christlichen σκοπός eingebettet: Im Gegensatz etwa zum Neuplatonismus vermag der Mensch keine Selbstvervollkommnung zu leisten, sondern ist auf die vorgängige Tat Gottes angewiesen, die von Gregor mit dem Begriff »Gnade« umschrieben wird. 11

Die heidnische Bildung ist also nicht nur ein rein äußerlich bleibendes Beiwerk, sondern sie kann helfen, die Wahrheit, die Gregor im Glauben und in der Kirche angesiedelt sieht, zu vermitteln.

# 2. λογισμός und πάθη: der Beginn der ὁμοίωσις und der erste Schritt der άφαίρεσις

Am Anfang des im folgenden von Gregor aufgezeigten »Aufstiegs« zu Gott steht der Mensch »nach dem Abfall« von seiner ursprünglichen Bestimmung. Der geschichtlich, d.h. real existierende Mensch entspricht seiner von Gott intendierten Bestimmung u.a. auch dadurch nicht, daß die πάθη seinen λογισμός beherrschen. Eine »Rückkehr« zur »ersten Schöpfung«, also zur eigentlichen Bestimmung des Menschen, eine Rückkehr, die durch die ὁμοίωσις θεῷ geleistet wird, ist nur dadurch zu erreichen, daß der λογισμός im Menschen wieder die Herrschaft übernimmt. Eine grundlegende Voraussetzung, die Gregor hier einführt, ist die, daß er das Leben als Veränderung versteht, das sich entweder zum Besseren oder

Vgl. auch die Bedeutung des Glaubens: Gregor von Nyssa, VM II 34, p. 43,5f und VM II 36, p. 43,19; ferner Inst p. 43,8-20; An et res p. 96B; dazu auch Teil II, 2. Abschnitt. 4.2.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 115, p. 68,18; VM II 116, p. 69,2; vgl. auch Virg p. 248,5-8.

10 Vgl. Chr. Gnilka, 1984, 79.

<sup>11</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

240 TEIL IV

Schlechteren hinwendet<sup>12</sup>, was zugleich den freien Willen des Menschen voraussetzt.<sup>13</sup> Damit zeigt Gregor den Ansatzpunkt einer ὁμοίωσις im Leben des Menschen auf.

#### 3. φωταγωγία

Mit dem Ausdruck φωταγωγία bezeichnet Gregor an zentraler Stelle den Prozeß, durch den der Mensch zu seiner Bestimmung zurückkehren, d.h.

Auf die Differenzen von Philon und Gregor hat D.T. RUNIA mit Nachdruck aufmerksam gemacht (vgl. D.T. RUNIA, 1993, 257).

Vgl. insgesamt zu dieser Vorstellung des Weiblichen und Männlichen hinsichtlich der Tugend (auch zur Abhängigkeit von Origenes und Philon von Alexandrien; vgl. Philon, Leg all III 3, p. 113,17-21; Leg all III 243, p. 166,31-167,4; Origenes, Hom Ex II 1-3, p. 68-80) J. DANIELOU, 1970, 95-115; P.F. O'CONNELL, 1983, 302.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 2, p. 33,19-22; vgl. auch Virg 6, p. 280-281; Or cat 21, p. 82,4-83,19; Op hom 16, p. 184C; Cant 6, p. 174,8f; ferner Platon, Leg 903d; SVF III 111; Seneca, De ira I 8,3; Philon, Leg all II 83, p. 106,28-107,5; Origenes, De princ II 9,2, p. 402-404.

E. FERGUSON hebt hier vor allem den Aspekt der Wandelbarkeit hervor (vgl. E. FERGUSON, 1973, 69); der Schwerpunkt der Aussage liegt jedoch auf dem Aspekt des Besseren und Schlechteren (vgl. P.F. O'CONNELL, 1983, 303; ferner L.F. MATEO-SECO, 1993, 105 Anm. 2).

Gregor von Nyssa legt die Tendenz zum Besseren als das Männliche, die zum Schlechteren als das Weibliche aus (vgl. Gregor von Nyssa, VM II 2, p. 34,2-6; VM II 3, p. 34,13f). Diese Deutung widerspricht auf den ersten Blick der Einschätzung Sarahs als Vorbild der Tugend (vgl. PH.M. BEAGON, 1995, 166 zur Gleichstellung von Mann und Frau) und vor allem der Einschätzung seiner Schwester Makrina in De anima et resurrectione, der Gregor eine führende Rolle als Lehrerin zuweist (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 34-42). Gregor versucht jedoch in der Vita Macrinae und in De anima et resurrectione zu zeigen, daß Makrina in ihrer Anähnlichung an Gott bereits die geschlechtsspezifische Differenzierung ȟberwunden« habe (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 55; dort weitere Lit.; Ph.M. BEAGON betont dagegen, daß man die Person Makrina prosopographisch einordnen müsse [PH.M. BEAGON, 1995, 168], was in dieser Form aber problematisch ist). Diese Sicht hängt bei Gregor damit zusammen, daß die Unterscheidung der Geschlechter noch nicht mit der »ersten Schöpfung« gegeben war, sondern erst nach dem »Fall« durch den freien Willensentschluß gegen Gott (vgl. G.C. STEAD, 1976, 110). Wenn der Mensch sich in der ομοίωσις Gott annähert, läßt er zugleich die Differenz des Weiblichen und Männlichen hinter sich. Dies ließe sich auch mit dem Ideal der Virginität zeigen (vgl. P. HUYBRECHTS, 1993, 235f).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 3, p. 34,11-13; VM II 6, p. 35,1-4; ferner Eccl 6, p. 380,3-7; Prof p. 140,9f.

Philon, Leg all III 180, p. 152,32-153,8; Cher 42-52, p. 180,13-183,7; Abr 99-101, p. 23,11-24,2; Origenes, Hom Num XX 2, p. 187,33-191,8.

Vgl. M. MEES, 1976, 330; E. JUNOD, 1978, 95; P.F. O'CONNELL, 1983, 303; L.F. MATEO-SECO, 1993, 106 Anm. 4 (ob der Hinweis auf Pelagius hier hilfreich ist, müßte eigens untersucht werden).

Dabei ist für die Thematik des freien Willens zu beachten, daß im Sinne Gregors vorgängig eine Tat Gottes erfolgen muß, um frei handeln zu können (vgl. Teil III, 4.2); es läßt sich dann auch nur bedingt von einer »Selbsterziehung« (so C. PERI, 1974, 327) sprechen.

ihr entsprechen soll. Gott, symbolisiert im brennenden Dornbusch, ist das Licht, auf das der Mensch sein Leben ausrichten, auf das er hinstreben soll, besser noch: auf das er hingeführt werden soll. Das ἄγειν zeigt hier nochmals deutlich den für Gregor wichtigen Gedanken, daß nicht nur der Mensch handelt, sondern daß sich Gott dem Menschen zuneigt (»Gnade«). Diese Führung des Menschen durch Gott manifestiert sich hier konkret in der göttlich inspirierten Geschichte vom Leben des Mose, die — richtig verstanden (ἀλληγορία) — den Menschen in seinem Streben zu Gott führt.

Da die Lichtmetapher für die Theophanie von zentraler Bedeutung ist, soll sie im Mittelpunkt der folgenden Interpretation stehen.

Dabei betont Gregor, daß das wahrhafte Sein, die Ursache von allem, die für sich selbst unbedürftig ist, bewirkt, daß der Mensch zu Gott streben kann. Dieses Streben ist für Gregor *Teilhabe* am Sein, die somit als Anähnlichung oder Aufstieg gedeutet wird. Zugleich erörtert Gregor diese Themen in einem christologischen Kontext: Für Gregor ist nämlich Gott die Wahrheit, diese wiederum das Licht, das im Fleisch erschienen ist, also Christus. Daraus wird deutlich, daß der Aufstieg des Menschen zu Gott bereits ein Handeln Gottes voraussetzt: Die Wahrheit wird nicht etwa vom Menschen aufgrund eigener Leistungen gefunden, sondern sie strahlt auf 16, zeigt sich 17 und erleuchtet die Augen der Seele 18. Darüber hinaus betont Gregor, daß der Mensch die ursprüngliche Bestimmung der Nähe zu Gott durch seine eigene Willensentscheidung »verloren« hat (als »Fall des Menschen« gedeutet) und in seiner »Nacktheit« mit der irdischen »Fellbekleidung« umgeben worden ist<sup>20</sup>; folglich ist es in einem ersten

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 25, p. 40,17-25; dazu R.E. HEINE, 1975, 54.58f; ferner die ausführliche Interpretation in Teil III, 4.2.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Gregor zitiert Joh 8,12 und 14,6: vgl. VM II 20, p. 39,8f; zur Sache Perf p. 206,18-20; dazu A.W. ANDERSON, 1961, 16; E. JUNOD, 1978, 91; L.F. MATEO-SECO, 1993, 112 Anm. 18.

Vgl. auch Philon, Vita Mos I 65, p. 135,1-8; Clemens von Alexandrien, Paid II 8,66, p. 197.7-20.

Gregor behandelt hier auch die Frage der Jungfräulichkeit (vgl. VM II 21, p. 39,17-20; dazu C. PERI, 1974, 323; M. MEES, 1976, 331; L.F. MATEO-SECO, 1993, 113f Anm. 21 [weitere Lit.]).

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 19, p. 39,2.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 19, p. 39,4.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 19, p. 39,2f; dazu H. DÖRRIES, 1963, 579 (mit Bezug auf Cant); E.V. IVANKA, 1964, 163; P.F. O'CONNELL, 1983, 305.

Vgl. auch Origenes, De princ I 1,9, p. 120; Cels I 48, p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 22, p. 39,24f. Dabei denkt Gregor nicht notwendig allein an Leiblichkeit; der besondere Aspekt, den Gregor in anderen Schriften hervorhebt,

Schritt<sup>21</sup> beim Aufstieg notwendig, diese Bekleidung abzulegen<sup>22</sup>, um sich in der Betrachtung<sup>23</sup> Gott zuwenden zu können. Erst durch die Wendung in das Innere<sup>24</sup>, die einer Reinigung<sup>25</sup> des den Menschen umgebenden Kleides oder der Wegnahme alles Fremden<sup>26</sup> gleichkommt, ermöglicht es dem Menschen, das wahrhafte Sein zu erkennen. Abstraktion (ἀφαίρεσις) ist somit die notwendige Bedingung der Erkenntnis der Wahrheit.

Unter der Vorgabe, daß Gott als ὄντως ὄν<sup>27</sup> zugleich Licht<sup>28</sup> und Wahrheit<sup>29</sup> ist, entwickelt Gregor von Nyssa einen Wahrheitsbegriff, der

ist der der Sterblichkeit (vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 357 mit Anm. 56; dort weitere Lit.), die aber notwendig mit der Endlichkeit des Menschen verbunden ist; für die άποκατάστασις denkt er aber nicht an eine zyklische Wiederkehr.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 201, p. 103,7-10.

<sup>22</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 22, p. 39,21-40,1; ferner An et res p. 148B-149C; Beat 8, p. 161,21-23; Inscr I 7, p. 44,3-5; Cant 11, p. 327,14f und 329,17f; Cant 12, p. 360,5-15. Zentral ist ein Text Plotins, Enn I 6,7,7; dazu J.M. RIST, 1967, 188; J. PÉPIN, 1987, 145f; W. BEIERWALTES, 1991, 251.

Ferner Porphyrius, Abst I 31,3, p. 66; Abst II 46, p. 112; Proklos, Elem theol 209, p. 182; Irenäus von Lyon, Adv haer I 5,5, p. 86-88 zu den Valentinianern; Clemens von Alexandrien, Strom III 91-93, p. 238,9-239,7; Exc ex Theod 55,1, p. 125,8f; Philon, Leg all II 53, p. 100,25-101,2; zum gesamten Kontext bei Philon vgl. K. ASPEGREN, 1990, 121-124.

Zu Gregor vgl. J. Daniélou, 1944, 52-65; J.T. Muckle, 1945, 55-84; A.H. Armstrong, 1948, 123-125; J. Daniélou, 1954, 390-394; H. Dörries, 1963, 579 (Thema: Verlust des ursprünglichen Kleides); K. Holl, 1969, 203; M. Alexandre, 1970, 41; J. Daniélou, 1970, 154-164; I.P. Sheldon-Williams, 1970, 452; E. Ferguson, 1973, 62; M. Mees, 1976, 326; G. Watson, 1987, 101f; D. Carabine, 1992, 90.

Zur Rolle des νοῦς und der πάθη bei Gregor und Plotin vgl. A. MEREDITH, 1989, 35-51. Zur Herkunft der Kleidermetapher aus orphisch-pythagoreischen Kreisen vgl. E.R. DODDS, 1962, 307; J. QUASTEN, 1942, 207-215.

Wichtig für die Wirkungsgeschichte ist der Gedanke des νοῦς γυμνός bei Evagrius Ponticus: dazu H.-G. BECK, 1983, 22; zur Wirkungsgeschichte der Kleidermetapher in der syrisch-christlichen Tradition vgl. S. BROCK, 1982, 11-40; aspektreich zum griechischen und lateinischen Umfeld J. PÉPIN, 1987, 137-165.

<sup>23</sup> Vgl. Teil III, 1.1 a; vgl. ferner den Terminus φωταγωγία (VM II 19, p. 39,4): dieser kann bereits eine sakramentale Vermittlung (Taufe) andeuten (vgl. M. HARL, 1978, 106), so daß bereits hier ein protreptisches Moment sichtbar wird.

- <sup>24</sup> Diese Wendung wird auch durch den Gedanken der Abgeschiedenheit des Moses verdeutlicht: Gregor von Nyssa, VM II 16-18, p. 38,6-25 mit VM I 19, p. 9,5-7; dazu E. FER-GUSON, 1976, 313; P.F. O'CONNELL, 1983, 304. Zur Bedeutung des Begriffes > Abgeschiedenheit < im Zusammenhang mit der ἀφαίρεσις für die mystische Tradition (ausgehend von der Bildhauermetapher bei Plotin) vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 172 (zu Pseudo-Dionysius Areopagita und Meister Eckhart unter Rückgriff auf Plotin und Proklos). Zur Bildhauermetapher vgl. auch Teil III, 4.2.
  - Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 22, p. 40,4.
  - Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 38, p. 44,3-5.
     Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 23, p. 40,8.

Zur Konsistenz der Terminologie bei Gregor vgl. G.C. STEAD, 1976, 108f. Gregor entwickelt diese Vorstellung in der Auslegung von Ex 3,14; dazu W. BEIERWALTES, 1972, 15; E. FERGUSON, 1976, 308f; M. HARL, 1978, 101-104; A. MEREDITH, 1990, 142.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 20, p. 39,9.
 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 19, p. 39,3.

mit dem Gedanken der Teilhabe bzw. des Strebens zu Gott verbunden ist. Der Mensch wendet sich vom Bereich der Un-Wahrheit in einem reinigenden Prozeß der Wahrheit zu. So schreibt Gregor von Nyssa: »Die Lüge ist [...] gewissermaßen eine φαντασία über das Nichtseiende, die im diskursiven Denken entsteht. Die Wahrheit aber ist eine sichere Erfassung des wahrhaft Seienden.«30 Wenn die Wahrheit der Lüge<sup>31</sup> entgegengesetzt ist im Hinblick auf das Sein<sup>32</sup>, muß man, um zur Wahrheit gelangen zu können, die φαντασία in der διάνοια überwinden.

Um diesen Sachverhalt im Sinne einer philosophischen Implikation<sup>33</sup> zu verdeutlichen, ist an plotinische und porphyrianische Strukturparallelen<sup>34</sup> zu erinnern. Dem Hervorgang des vom Einen Verschiedenen in die Verzeitlichung entspricht bei Plotin im menschlichen Bereich der Akt der Entzeitlichung im Ablassen von allem Äußeren. Ein πάντα εἴσω<sup>35</sup> ist im Sinne Plotins aber keine subjektive Innerlichkeit, sondern der Rückgang in den ontologischen Grund alles Äußeren. Es ist der Akt der Selbst-Befreiung vom Sinnenfälligen auf das eigene Selbst hin, auf das Intelligible oder das Denken, eine Abstraktion von allem Fremden.<sup>36</sup> Die bewegende Kraft ist der ĕpως; dieser entsteht aus dem dunklen Glanz im Sinnenfälligen zu einem großen Licht als dem bewegenden Zielgrund.<sup>37</sup> Damit wird bei Plotin aber das Sinnenfällige nicht prinzipiell verachtet, sondern denkend zurückgeführt auf den intelligiblen Grund alles Seienden und so in sich einiger gedacht.<sup>38</sup> In der Wendung der Seele auf sich selbst wendet sie sich zugleich ihrem eigenen Selbst zu, d.h. ihrem Grund oder der Bedingung der Möglichkeit ihres eigenen Selbstseins. »Im Einfach-Werden wird es einig mit sich selbst, um zugleich mit seinem Ursprung einhellig werden zu können.«39 Im Denken des vous wird die Subjekt-Objekt-Beziehung, wie sie im diskursiven Denken zu finden ist,

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Gregor von Nyssa, VM II 23, p. 40,6-8. Vgl. auch Cant 9, p. 287,17. Philon, Opif 172, p. 60,9-14; Origenes, Princ I 3,6, p. 170-174; In Joh II 13, p. 68-70. Dazu H.F. CHERNISS,

<sup>1971, 50-56.
31</sup> Zur terminologischen Differenzierung von Wahrheit und Lüge seit Homer vgl. W. LUTHER, 1935, passim; J.C. RIJLAARSDAM, 1978, 207-210.

<sup>32</sup> Zur Konzeption von Nicht-Sein und Übel bei Gregor vgl. A.A. MOSSHAMMER, 1990a, 136-167 (weitere Lit.).

<sup>33</sup> Vgl. Teil I, 3.

Damit sollen die Divergenzen zwischen Gregor, Plotin und Porphyrius nicht verwischt werden (vgl. A. MEREDITH, 1982, 1125).

Plotin, Enn III 8,6,40.
 Vgl. Plotin, Enn IV 8,4,28f; dazu W. BEIERWALTES, 1981, 75f.

<sup>37</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 7,33,29f.

<sup>38</sup> Vgl. Plotin, Enn V 5,7,33; VI 9,1,16f.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> W. BEIERWALTES, 1981, 79.

aufgehoben. Diese Struktur beschreibt Plotin vor allem durch die Lichtmetapher: In der Wendung der Seele zum Geist empfängt diese dessen Licht und hat dadurch ein klareres Leben. Das Licht des Geistes bewirkt, daß sich die Seele auf sich selbst zurückwendet. Der Glanz des Geistes ist das ursprüngliche Licht, das sich selbst leuchtet, das heißt, leuchtend und erleuchtet zugleich ist: Licht ist dem Lichte durchsichtig<sup>40</sup> als die Selbstreflexivität des absoluten Geistes.

Wenn Gregor von Nyssa die Wahrheit gegenüber der Lüge dadurch abgrenzt, daß die Lüge durch die φαντασία im dianoëtischen oder diskursiven Denken entsteht, weil es im sinnenfälligen Bereich verharrt, dann ist die Abwendung vom Sinnenfälligen als Weg zur Wahrheit - philosophisch gesehen - auch die abstraktive Bewegung in das eigene Selbst des Menschen, d.h. auf das Einigere hin: den Geist. Diese Sicht wird auch durch die Strukturparallelen bei Porphyrius deutlich, auf die G. Watson aufmerksam gemacht hat: Nach Porphyrius müsse man für den Aufstieg von den φαντασίαι und den αίσθήσεις absehen<sup>41</sup>; die φαντασία müsse vermieden werden, um zum Unkörperlichen zu gelangen.<sup>42</sup> Damit setzt Porphyrius in gleicher Weise wie auch Plotin die intelligible Welt des Geistes von der materiellen Welt der Sinne ab. In der Sinnen-Welt existieren die Dinge in Raum und Zeit und sind voneinander getrennt, während der Geist alles zusammen sieht.<sup>43</sup> Explizit verbindet Porphyrius die Begriffe ψεῦδος, φαντασία und τὸ μὴ ὄν: »διὸ πᾶν ὃ ἐπαγγέλλεται ψεύδεται, καν μέγα φαντασθή, μικρόν έστιν οίον γαρ παίγνιόν έστι φεύγον είς τὸ μη ὄν.«44 Um zur Wahrheit zu gelangen, muß man von der sinnenfälligen Welt als dem eigentlich Un-Wahren absehen.

Nach Townsley beschreibt Gregor von Nyssa diese Entgegensetzung von Wahrheit und Täuschung/Un-Wahrheit im Anschluß an Parmenides, der den Weg der Wahrheit und den Weg der Täuschung (δόξα), Sein und

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Vgl. Plotin, Enn V 8,4,6; dazu W. BEIERWALTES, 1981, 81f; ferner W. BEIERWAL-TES, 1977, 75-117; W. BEIERWALTES, 1985, z.B. 48.50f.57f.60f; W. BEIERWALTES, 1988, 34-43; W. BEIERWALTES, 1989, 27 gegen C.J. DE VOGEL, 1986, 141f; G. SIEGMANN, 1990, 91-101; W. BEIERWALTES, 1991, 125.
 Vgl. Porphyrius, Abst I 31, p. 66f; Abst I 33, p. 67f, Abst I 34, p. 68f; Sent 32, p. 32,8-

<sup>35,3;</sup> dazu G. WATSON, 1987, 106f.

Zur Verhältnisbestimmung von φαντασία und αἴσθησις im aristotelischen Kontext vgl. z.B. V. CESSI, 1987, 104-126; H. BENZ, 1990, 27-52; zu Platon und Aristoteles vgl. W. BERNHARD, 1988 passim; A. SCHMITT, 1990, 226.231; zu Plotin vgl. aspektreich H. BENZ, 1990, 178-282.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Porphyrius, Sent 33, p. 37, 6-13.

Vgl. Porphyrius, Sent 33, p. 36-38 und Sent 44, p. 57-59; vgl. auch Plotin, Enn V

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Porphyrius, Sent 20, p. 11,9-11.

Nicht-Sein gegenüberstelle. 45 Es trifft zwar zu, daß Gregor von Nyssa wie auch Parmenides die Begriffe άλήθεια, νοῦς und δόξα verwenden<sup>46</sup>, bei beiden Autoren werden sie allerdings unterschiedlich aufeinander bezogen. Bei Parmenides ist das Denken, »um sich zu entfalten, auf seinen Gegenstand, das Seiende, angewiesen.«<sup>47</sup> Der Satz bei Parmenides: »dasselbe ist Denken und Sein« (Frg. B 3), ist nicht im Sinne einer Identität von Denken und Sein zu verstehen, wie sich dies in der Konsequenz der idealistischen Philosophie bei Hegel<sup>48</sup> oder im Sinne Heideggers<sup>49</sup> ergibt, insofern das Denken (voeiv) nicht nur rezeptiv zu denken ist, sondern zugleich als verstehendes Denken einer Sache.<sup>50</sup> Für Parmenides ist das Sein das Maß-Gebende für das Denken: »Sein ist nur Sein durch das sich in ihm aussprechende Denken«51. Sein kann aufgrund seiner rationalen Struktur gedacht werden. Denken aber denkt, weil Sein als Zu-Denkendes ist. Bei Parmenides wird das ταὐτό noch als eine gewisse äußere Bezogenheit verstanden, nicht als das konstitutive Ineinander von Denken und Sein im Sinne einer einzigen Wesenheit. Für Gregor von Nyssa ist aber Gott die Wahrheit, die Wahrheit das Licht<sup>52</sup>; die Wahrheit ist die sichere noëtische Erfassung des wahrhaft Seienden. 53

Gegenüber Parmenides hat sich aber unter dem modifizierenden Rückgriff auf diesen die Verhältnisbestimmung von Sein und Denken bereits bei Plotin geändert. Denn für Plotin sind Denken und Sein zu einem einzigen Wesensakt des in sich ständigen Geistes aufgehoben. Der Geist ist denkend alles Zu-Denkende: »sein Denken denkt Sein als das Selbe mit sich selbst«<sup>54</sup>. Gegenüber Plotin ist bei Parmenides der nähere Bezug zur

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Vgl. A.L. TOWNSLEY, 1974, 643f.

Zu A.L. TOWNSLEY vgl. die kritischen Anmerkungen in Teil III, 4.2.

Für Gregor vgl. VM II 23, p. 40,5-12; für Parmenides vgl. Frg B 1,29f; Frg B 2 und

F. RICKEN, 1988, 38; zum Problem auch TH. BUCHHEIM, 1994, 121: er gibt νοεῖν mit »gewahren« wieder. Eine Diskussion dieser Position kann hier nicht erfolgen.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Vgl. G.W.F. HEGEL, 1986a, 288-290. <sup>49</sup> Vgl. M. HEIDEGGER, 1986a, 14f.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1980, 16; U. HÖLSCHER, 1986, 82.

Der Strukturvergleich von Parmenides (Frg B 3) und Platon (Theaet 152b) bei E. HEITSCH (vgl. E. HEITSCH, 1974, 144) erbringt insofern für unsere Fragestellung nichts, als Platon darauf abhebt, daß die Vorstellung (φαντασία) und die Wahrnehmung (αισθησις) dasselbe (ταὐτόν) sein sollen, was aber nach Gregor von Nyssa nur für den Bereich der Täuschung zutrifft.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> W. BEIERWALTES, 1980, 16.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 20, p. 39,9f; zur Lichtmetapher VM II 22, p. 39,21-24.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 23, p. 40,7f.

W. BEIERWALTES, 1981, 25 [Hervorhebung Th.B.]; vgl. Plotin, Enn V 1,8,15-27; III 8,8,8; V 9,5,29 sowie V 1,4,26-33; vgl. auch V. CILENTO, 1964, 194-203.

Wahrheit als solcher nicht geklärt; zudem ist im Vergleich mit Gregor von Nyssa die Verbindung zur Lichtmetapher bzw. der Formulierung >Deus est veritas< nicht gegeben. Diese Bezüglichkeit von Denken und Sein im sich selbst reflektierenden Geist ist bei Plotin aber als Wahrheit vorgestellt im Sinne der Selbstdurchlichtung des Geistes, indem der Geist im Selbstbezug das Licht (des Einen) vor-findet.

Denn Plotin begreift die Wahrheit (wenn auch nicht ausschließlich) als einen Grundzug des zeitfreien Geistes, als das Sein schlechthin. In den Ideen oder dem Intelligiblen denkt der Geist nur sich selbst. Der reflexive Vollzug dieser Einheit ist Wahrheit als die gegenseitige Durchdringung von Sein und Denken als Selbst-Übereinstimmung. Wenn das Einzelne im Geist auf das Ganze hin durchscheinend ist, ist das Ganze wahres Ganzes oder das Ganze ist Wahrheit.<sup>55</sup> Über Platon hinaus begreift Plotin die Wahrheit nicht nur als Struktur einer in sich seienden Gestalt (Idee), sondern als die höchste Intensität von Sein, als absolute Wahrheit.<sup>56</sup> Wie oben dargestellt, kann Plotin dies als die absolute Selbstdurchlichtung des Geistes beschreiben.<sup>57</sup> Die Wahrheitskonzeption Gregors von Nyssa ließe sich von hier aus (nämlich der Parmenidesrezeption Plotins) eher verstehen als von Parmenides selbst her. Dennoch bleiben zwei wesentliche Differenzen zwischen Gregor und Plotin bestehen: Zum einen läßt sich die Identifikation von Gott und Wahrheit bei Plotin nur indirekt aufweisen. insofern der voῦς im Anschluß an Numenius als δεύτερος θεός begriffen werden könnte<sup>58</sup>; dem Einen selbst kommt bei Plotin gerade das Sein nicht zu, das Gregor als Grundzug Gottes in VM herausstellt.<sup>59</sup> Denn Gregor betont ausdrücklich, daß Gott das wahrhaft Seiende ist; das Erfassen dieses wahrhaften Seienden ist die Erkenntnis der Wahrheit.<sup>60</sup> Somit gehören Sein und Wahrheit als Gott bei Gregor zusammen. Darüber hinaus ist die Wahrheit bei Gregor nicht allein das Sein Gottes in sich, son-

<sup>55</sup> Vgl. Plotin, Enn V 5,2,18-20; III 7,4,14f; dazu W. BEIERWALTES, 1980, 21; W. BEI-ERWALTES, 1991, 110f.135. Was hier von der Selbstreflexivität her entwickelt wurde, ließe sich auch vom Harmoniegedanken her zeigen (vgl. W. BEIERWALTES, 1991a, 4-7).

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Zu Platon vgl. W. BEIERWALTES, 1980a, bes. 18-21. Dabei trifft die Unterstellung M. HEIDEGGERS nicht zu. Platon habe die Wahrheit auf die Aussagenwahrheit (veritas logica) restringiert (vgl. M. HEIDEGGER, 1975, 44), wie z.B. Soph 240b; Resp 585b; Resp 585c und Resp 508d zeigen. Zu HEIDEGGERs Ansatz und dessen Kritik vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 195-197. Zur Sache vgl. ferner G. PRAUSS, 1966, bes. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Vgl. H. Blumenberg, 1983, 288f zur absoluten Metapher; ferner W. Beierwal-TES, 1990a, XVII.

S8 Vgl. Numenius, Frg 11, p. 53,13f.

Vgl. W. BEIERWALTES, 1980a, 25 Anm. 14 (auch mit Hinweisen zu Proklos).

Vgl. z.B. H. DÖRRIE, 1976, 35f.

Vgl. VM II 25, p. 41,1f.

dern auch dessen Bezug zum sehenden Denken des Menschen im Sinne des Sich-selbst-Offenbarens.61

Damit zeigt sich für die erste Theophanie am brennenden Dornbusch, daß die Wendung in das Innere als der erste Schritt des Aufstiegs des Menschen zu werten ist. 62 Um die Wahrheit – im Sinne des Satzes >deus est veritas<- in der Anähnlichung betrachtend erstreben zu können (worin Gregor die Teilhabe an Gott sieht), muß man sich von allem Sinnlichen reinigen. Diese Möglichkeit einer Abstraktion setzt aber bereits ein Offenbarungshandeln Gottes als des Seins voraus<sup>63</sup>, worin zu Plotin eine deutliche Differenz besteht. Teilhabe wird für den Menschen erst durch das inkarnatorische Handeln Gottes ermöglicht, so daß die Wandelbarkeit, von der Gregor ausgegangen ist<sup>64</sup>, zur Unwandelbarkeit bzw. άπάθεια wird.65 In diesem Sinne wird der Mensch gleichsam Gott66, indem er im eigenen Aufstieg, der den freien Willen voraussetzt<sup>67</sup>, zu seiner ursprünglichen Bestimmung erhoben wird. Durch die Lösung vom Sinnlichen als Weg des Aufstiegs zum inneren Selbst erreicht der Mensch auch die Fähigkeit zur Rettung anderer<sup>68</sup>: In diesem Sinne ist der erste Schritt der Anähnlichung an Gott zugleich protreptisch zu verstehen. Damit zeigt sich, daß in der ersten Theophanie alle zentralen Elemente enthalten sind, die für Gregors Konzeptionen von Sprache, Teilhabe, Gottesvorstellung und Schriftauslegung wesentlich sind. Die Überlegungen Gregors zur Wahrheit sind also gerade auf eine Lebensform des Menschen ausgerichtet, indem Gregor seine philosophischen Einsichten dazu verwendet. die biblische Erzählung allegorisch zu vermitteln.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 19f, p. 38,25-39,16. Zur Sache W. BEIERWALTES,

<sup>62</sup> Vgl. W. VÖLKER, 1955, 193. R.E. HEINE wehrt sich zu Recht gegen die weitergehende Folgerung W. VÖLKERS, dies sei der erste Schritt auf dem Weg einer mystischen Einung (vgl. R.E. HEINE, 1975, 108); ausführlich dazu Teil III, 1.2 b.

<sup>63</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 26, p. 41,2-7; dazu C. PERI, 1974, 325; G.S. BEBIS, 1967, 390; E. JUNOD, 1978, 92; P.F. O'CONNELL, 1983, 306f.

64 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 2, p. 33,19-22.

<sup>65</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 30-34, p. 42,3-43,6; ferner Cant 1, p. 30,6-8; Cant 3, p. 90,12-16; Cant 5, p. 135,1f; Perf p. 212,4-16; Eccl 5, p. 372,1-3; An et res p. 53C.

Clemens von Alexandrien, Strom IV 138,1, p. 309,11-13; Origenes, Cels VIII 8, p. 226f; Athanasius, Incarn 54,3-4, p. 458/460.

Dazu W. VÖLKER, 1955, 259-264; E.G. KONSTANTINOU, 1966, 139-142; P.F. O'CONNELL, 1983, 306.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 35, p. 43,6f; dazu P.F. O'CONNELL, 1983, 307.

<sup>67</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 3 und 6, p. 34,11-13 und 35,1f.

<sup>68</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 26, p. 41,8; Cant 9, p. 270,11-17; VM II 319, p. 144,6-10: Abwendung des Zornes Gottes, verbunden mit dem Thema > Moses als Freund Gottes<; zu antiken Vorbildern, vor allem Philon, vgl. Y. AMIR, 1983, 207-219. Vgl. ferner Origenes, In Joh I 25, p. 30f; Hom in Lev XIII 1, p. 196-200.

### 3. KAPITEL

### ZWEITE THEOPHANIE: DIE DUNKELHEIT GOTTES

Das Licht als Wahrheit, das Moses am brennenden Dornbusch betrachtet hat, führt die Seele zu einer höheren Stufe der Vollkommenheit. Zu der nächst höheren Stufe in der zweiten θεογνωσία bzw. Theophanie ist eine weitere Hinführung (προσάγειν<sup>2</sup>) notwendig. Durch die άκολουθία<sup>3</sup> der iστορία entsteht eine Wegweisung (οδηγία<sup>4</sup>) des Menschen zum nächsten Gipfel der Tugend ( $\pi$ pòc τὰ ὑψηλότερα τῆς ἀρετῆς<sup>5</sup>).

Dieser Weg, den der Mensch bis zur nächst höheren Theophanie zu durchschreiten hat, ist in der iστορία vorgezeichnet und wird von Gregor allegorisch für das menschliche »Tugendleben« gedeutet.<sup>6</sup> Unmittelbar vor der zweiten Theophanie steht daher der Rückblick auf den bisherigen »Aufstieg« des Menschen. Zwischen der ersten und zweiten Theophanie führt Gregor dabei die Themen weiter, die schon für die erste Theophanie zentral waren, nämlich das Licht (φῶς) und die Herrschaft des λογισμός (ἀφαίρεσις). In diesem »Zwischenstück« führt Gregor aus, daß durch das Licht der Wahrheit, das Moses am brennenden Dornbusch erschienen ist. die Seele fähig wird, weiter nach Gott zu streben. In diesem Zusammenhang spricht Gregor auch von den Augen der Seele<sup>7</sup>, in die, wie in einem Spiegel, Bilder in Reinheit eingeprägt werden.<sup>8</sup> Dadurch verschafft sich der Mensch selbst die entsprechende Disposition für das Aufnehmen<sup>9</sup> der vorgängigen Zuwendung Gottes: Im Spiegel der Seele kann das Licht des Ursprungs aufleuchten. Dies impliziert, daß das vorgängige Licht Gottes

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 43, p. 45,7-9; dazu C. PERI, 1974, 319.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 152, p. 82,8; VM II 153, p. 83,6. Zum Begriff προσάγειν grundsätzlich H.M. MEISSNER, 1991, 121-126.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 152, p. 82,4; VM II 153, p. 82,17.
 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 153, p. 82,20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gregor von Nyssa, VM II 152, p. 82,4f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 152-153, p. 82,4-83,7.

Zentral ist in diesem Zusammenhang der Terminus προ-κατορθώσαι: VM II 152, p. 82,10. Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 47, p. 46,15 mit VM II 19, p. 39,2f.

Zur Metapher > Augen der Seele < bei Plotin vgl. G. SIEGMANN, 1990, 27f.

Die Vorstellung von der Seele als Spiegel im Hinblick auf die oavtasia hat enge Parallelen im Neuplatonismus: Plotin, Enn IV 4,3; IV 3,31; Porphyrius, Antr Nymph 13, p. 14,9-11; Sent 29, p. 19,7-10; Ad Gaurum 6; dazu G. WATSON, 1987, 110f.

Zur Augenmetapher und deren Wirkung bis ins Mittelalter vgl. W. BEIERWALTES, 1988, 13f mit Anm. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 47, p. 46,16-18; ferner Cant 4, p. 104,1-15; Cant 5, p. 150,9-13; Beat 6, p. 143,20-144,13; Virg 11, p. 296,1-20. Plotin, Enn I 4,10; IV 3,11. Vgl. J. DANIELOU, 1944, 223-235; A.J. FESTUGIÈRE, 1950, 105-122; R. LEYS, 1951, 51; J. DANIÉLOU, 1954, 393-396.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 65, p. 51,24f.

so erscheint, wie der Aufnehmende es erfaßt; denn der Spiegel gibt das Licht in der Weise der Spiegelung wieder. 10 Wenn das Licht aber allen Menschen prinzipiell zugänglich ist<sup>11</sup>, hängt die Weise der Spiegelung des Lichts von der Disposition der Seele des Menschen ab. 12 Je nachdem, wie der Mensch in einer freien Willensentscheidung<sup>13</sup> bereit ist, diese Disposition zu schaffen, erstrahlt das Licht für die Augen der Seele oder es ist abwesend (Finsternis): beide Arten der Entscheidung sind für Gregor im Hebräer und Ägypter symbolisiert. 14 Da Gregor die Zuwendung zu Gott als Reinigung bzw. Abkehr vom Sinnlichen versteht und das Streben zu Gott als Teilhabe auslegt<sup>15</sup>, ist dementsprechend die Abkehr von dem sich zeigenden Licht Nicht-Teilhabe<sup>16</sup>. Die in der ersten Theophanie verwendete Lichtmetaphorik wird also im folgenden fortgeführt.

Das Streben zu Gott<sup>17</sup> findet auf der jeweils erreichten Stufe seine Sättigung. 18 In der Sättigung ist allerdings die Möglichkeit eines weiteren Aufstiegs angelegt: von der höheren Stufe des Aufstiegs aus betrachtet, muß aber gerade die erreichte Sättigung überwunden werden. Wäre nämlich eine Sättigung vorhanden, würde der Mensch aufhören weiterzustreben. Er muß also die Sättigung überwinden oder aufgeben- oder in den Worten Gregors: er muß im Blick auf das Höhere leer werden. 19 Dies entspricht einer weiteren άφαίρεσις. Wie stellt sich dieser Schritt in der VM dar?

Zum Phänomen des Spiegels vgl. U. Eco, 1991, 26-45.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 80, p. 56,24-27; VM II 81, p. 56,27-57,8.

<sup>12</sup> Dies entspricht durchaus einer im Mittelalter (z.B. Thomas von Aquin) geläufigen Vorstellung: recipitur in modo recipientis.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 80, p. 56,24-27.

Zur Willensfreiheit vgl. E.V. IVANKA, 1964, 178-180; E.G. KONSTANTINOU, 1966, 81-95; H.F. CHERNISS, 1971, 53; R.E. HEINE, 1975, 221-240; E. FERGUSON, 1976, 313; V. LIMBE-

Zum Synergismus vgl. D.C. ABEL, 1981, 430-448.

Wichtig ist in diesem Zusammenhang auch der Ansatz Philons bezüglich der Frage nach Freiheit und Notwendigkeit; dazu D. WINSTON, 1983, 181-195 mit den entsprechenden Nachweisen.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 81, p. 56,27-57,8.
 Vgl. Teil III, 4.2 und Teil IV, 1.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 76, p. 55,15-17; ferner Virg 12, p. 298,21-299,3.

Unter Einschluß des Themas Glaube (Teil III, 4.2 und Teil IV, 1); vgl. auch Gregor von Nyssa, VM II 66, p. 52,12; dazu R.M. HÜBNER, 1974, 190.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 61, p. 50,17.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 61, p. 50,18f; ferner Eccl 1, p. 287,16-20; Eccl 2, p. 312,21-313,5; Cant 4, p. 124,15-20; Origenes, Princ II 10,4, p. 428/430 zur Versklavung durch die Sünde; Cels V 15, p. 16f; Hom in Ex VI 3, p. 176-178.

Vgl. H.U.v. BALTHASAR, 1942, 14-16; J. DANIÉLOU, 1954, 400-402; R. MORIARTY, 1993, 62-69; L.F. MATEO-SECO, 1993, 128 Anm. 57.

Wie schon in der ersten Theophanie thematisiert, ist es nach Gregor im Anschluß an platonische Gedanken notwendig, daß der vernünftige Teil der Seele über den begehrenden und erregbaren Teil herrsche.<sup>20</sup> Erst durch die führende Rolle des λονιστικόν der Seele<sup>21</sup>, was bei Gregor dem vous entspricht<sup>22</sup>, ist es dem Menschen möglich, sich Gott anzunähern.<sup>23</sup> Dies ist nach Gregor die Reinigung vom Ȋgyptischen«, d.h. sinnlichen Leben, so daß die Seele erst dann fähig wird, weiter aufzusteigen.<sup>24</sup>

Indem sich der Mensch vom Sinnlichen abwendet und in der durch Gott ermöglichten Selbsterkenntnis dem Noëtischen zuwendet, vollzieht er die für ihn höchstmögliche Freiheit. Ort der Freiheit ist nicht die sinnliche Wahrnehmung (αἴσθησις), die Meinung (δόξα) oder die Vorstellung (φαντασία), da die sinnlichen Erfahrungen und Affekte an die vielheitliche Struktur des Leibes gebunden sind. In diesem Sinne besteht zwischen Gregor und Plotin eine wesentliche Übereinstimmung.<sup>25</sup> Wenn Freiheit aber ihren Ort im Noëtischen hat, ist die Versklavung nur denkbar zum Nicht-Guten hin, sofern der voüg seine Herrschaft über die anderen Seelenteile verliert und die Harmonie der Seele aufgegeben ist. Tugend kann dann - von Plotin her gedacht - »als der in der Selbstbesinnung erreichte, das Handeln jeweils initiierende und prägende >Zustand< der Seele« begriffen werden, als »eine Realisationsform von Freiheit«<sup>26</sup>. Selbstbetrachtung der Seele ist also eine Umwendung des Blicks von dem Sinnenfälligen auf den vorlaufenden Grund der Seele.<sup>27</sup> Nur in der Reinheit von allem<sup>28</sup>, die in dem Durchgang vom Sinnlichen bis zur reinen

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 96-98, p. 62,9-63,9; VM II 123, p. 71,17f; ferner Beat 3, p. 106,7-26; An et res p. 60D-61C; Inscr I 8, p. 61,26-62,25. Gregor kennt allerdings auch die aristotelische Unterscheidung in die vegetative, sensitive und rationale Seele: Op hom 8, p. 145C. Dazu auch J.P. CAVARNOS, 1955, 113-141; E.G. KONSTANTINOU, 1966, 100. Vgl. Platon, Resp 440e-441a; Plotin, Enn III 6,2.

Ansonsten findet eine Versklavung des Menschen statt: vgl. Gregor von Nyssa, VM II 122, p. 71,5-8; dazu R.E. HEINE, 1975, 225.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, Virg 18, p. 317,22-318,3; dazu R.E. HEINE, 1975, 222f.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. H.F. CHERNISS, 1971, 22f. Zur Vorstellung Gregors von der Seele vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 239-246 (dort weitere Lit.); C.P. ROTH, 1992, 24; E. PEROLI, 1993, 187-221; zur Vorstellung des Bösen und der Rolle der πάθη vgl. J. DANIELOU, 1974, 485-492 (mit einem Vergleich zu Plotin): A.A.Mosshammer, 1990a, 136-167.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 137f, p. 77,4-14; VM II 140, p. 78,1-10 für die Vermittlung über Christus (das Wort); VM II 148, p. 80,25f für die Handlung Gottes.

Zu Plotin in dieser Hinsicht vgl. W. BEIERWALTES, 1990a, XXXV-XXXVIII.
 W. BEIERWALTES, 1990a, XXXIX.

Zum Ansatz Plotins vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 177. Zur Frage der geistigen Versklavung bei Gregor vgl. G. KONTOULIS, 1993, 240-254.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 154, p. 83,7f; ferner Cant 1, p. 25,10-26,4; Cant 3, p. 71,8-18; dazu W. JAEGER, 1954, 79.

Schau des voῦς erreicht wird<sup>29</sup>, ist die θεωρία des Geistigen ermöglicht.<sup>30</sup> Weder durch die Sinne noch durch Vorstellung oder Meinung ist eine θεωρία Gottes zu erreichen<sup>31</sup>, sondern nur durch eine geistige Erkenntnis.32

Diese in der bisherigen ἀνάβασις<sup>33</sup> bereits erreichten »Stufen« werden durch die Auslegung der ioτορία unmittelbar vor dem Aufstieg zum Berg (zweite Theophanie) weiter verstärkt. Dies erreicht Gregor in der Thematisierung von καθαρότης (Reinigung der Kleider)<sup>34</sup>, das Vertreiben der ἄλογα im Sinne einer προκάθαρσις der Wahrnehmung (αἴσθησις)<sup>35</sup>, der Lehre vom Mysterium der οίκονομία κατ΄ ἄνθρωπον<sup>36</sup> sowie der Betonung der Sonderrolle des Lehrers<sup>37</sup>.

Gregor hebt bei der zweiten Theophanie zunächst den Gegensatz zur ersten hervor, um dann zu zeigen, daß sich beide Arten der Theophanie nicht widersprechen müssen. Während Moses am brennenden Dornbusch Gott im Licht sah<sup>38</sup>, erkenne – so Gregor – der Geist im Fortschreiten, daß die göttliche Natur unsichtbar und unerkennbar ist.<sup>39</sup> Je weiter der

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 153, p. 82,17-83,7; dazu M. MEES, 1976, 333; E. JU-NOD. 1978, 87; P.F. O'CONNELL, 1983, 314. Zu dieser Frage bes. R. WILLIAMS, 1993, 227-

<sup>246.</sup>Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 154, p. 83,11f.

Nur in v ist ὄντων statt νοητῶν überliefert; es ist deshalb diese Lesart vorzuziehen (so auch H. MUSURILLO, 1964 bzw. 1991, 83; M. SIMONETTI, 1984, 148 gegen J. DANIÉLOU. 1955, 78; offensichtlich faßt auch L.F. MATEO-SECO diese Stelle als θεωρία τῶν ὄντων auf, wenn er übersetzt: »contemplación de los seres« [L.F. MATEO-SECO, 1993, 166 mit Anm. 152]). Zudem hebt Gregor darauf ab, wie durch den vous des Menschen ein Zugang zu Gott erreicht werden kann; der Vergleichspunkt liegt - entsprechend dem Grundprinzip similia similibus - in der Intellegibilität (vgl. Teil III, 4.1 a); vgl. auch VM II 156, p. 84.4. E. FERGUSON nimmt in diesem Zusammer hang nur Bezug auf das Thema > Reinheit <, nicht aber auf das Problem des Textes (vgl. E. FERGUSON, 1976, 313).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 157, p. 84,8-20; dazu V. Lossky, 1961, 44; E. JUNOD, 1978, 96.

Vgl. auch Plotin, Enn I 6.4.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 156, p. 84,4. R.E. HEINE wehrt sich hier vor allem gegen eine mystische Interpretation, wie sie W. VÖLKER vertreten hat (vgl. R.E. HEINE, 1975, 108 gegen W. VÖLKER, 1955, 193).

Vgl. auch Platon, Phaidr 247cd mit der entsprechenden Diskussion in Teil II, 2. Abschnitt, 1.1 b.

33 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 152, p. 82,4.

VM II 154-155, p. 8

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 154-155, p. 83,7-22.

<sup>35</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 156-157, p. 83,23-84,20.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 158-159, p. 84,21-85,15.

<sup>37</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 160-161, p. 85,16-86,10. 38 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 162, p. 86,12-20.

Vgl. Philon, Post Cain 4,12-5,16, p. 3,5-4,14; Vita Mos 1,158, p. 158,8-13; Origenes, In Joh

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 162, p. 86,20-87,1; ferner Eccl 7, p. 415,1-416,10; Cant 6, p. 181,4-182,4.

Mensch in der Nachahmung des Mose in der Betrachtung voranschreite und je tiefer er in das Innere eindringe, um so mehr erkenne er, daß die Erkenntnis selbst begrenzt sei<sup>40</sup>: Das Sehen werde zum Nicht-Sehen<sup>41</sup>. Damit drückt Gregor von Nyssa einen ersten Aspekt des Begriffes Dunkelheit aus, nämlich die Unmöglichkeit, Gott zu erfassen bzw. zu sehen.<sup>42</sup> Zugleich bedeutet die Dunkelheit für Gregor, daß Gott selbst von allem abgeschlossen ist. 43 Dies darf jedoch nicht in dem Sinne verstanden werden, als sei Gott in sich selbst dunkel oder ein dunkler Un-Grund. sondern er ist für Gregor lichte Dunkelheit.<sup>44</sup> Gregor führt hier also erneut eine deutliche Grenze zwischen dem Geschaffenen, das in seiner Geistigkeit im Prozeß der Anähnlichung nach Gott strebt (Anähnlichung), und dem Ungeschaffenen ein, das für alles von ihm Differente die Ursache<sup>45</sup> des Existierens ist.

Angesichts der Un-Endlichkeit Gottes ist ein Sehen »in der Dunkelheit« (ἐντὸς ... τοῦ γνόφου)<sup>46</sup>, in die Moses eingetreten ist, ein Nicht-Sehen, das aber gerade vor dem absoluten, weil un-endlichen Angesicht das eigentliche Sehen ist<sup>47</sup>. Nicht-Sehen als das eigentliche Sehen im Sinne des Überstiegs aller Erkenntnis ist für Gregor nur als Streben ohne -

Allgemein zu dieser Theophanie und dem Thema >Dunkelheit< mit unterschiedlichen Akzentuierungen: G. HORN, 1927, 113-131; A.A. WEISWURM, 1952, 154-162; J. DANIÉLOU, 1953, 1872-1885; J. DANIÉLOU, 1954, 389-418; B. OTIS, 1958, 108; A.W. ANDERSON, 1961, 17.115; G.S. Bebis, 1967, 390; I.P. Sheldon-Williams, 1970, 454; E. Ferguson, 1976, 309,311; M. MEES, 1976, 333f; E. JUNOD, 1978, 93.96; A. LOUTH, 1981, 87; P.F. O'CONNELL, 1983, 315; F. DÜNZL, 1990, 371; D. CARABINE, 1992, 97; L.F. MATEO-SECO, 1993, 170 Anm. 163 mit einer mystischen Deutung (»carácter místico«).

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 163, p. 87,1-6; Cant 12, p. 366,14-367,1.

41 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 163, p. 87,7; VM II 234f, p. 115,4-14; VM II 253f, p. 121,15-24; Eccl 7, p. 411,12-14; ferner Philon, Post Cain 5,15, p. 4,6-9; dazu A.A. WEIS-WURM, 1952, 216.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 163-164, p. 87,10-20 unter Berufung auf Joh 1,18; ferner Beat 7, p. 149,3-23; Or dom 3, p. 32,24-33,17; Perf p. 188,6-189,1; außerdem Origenes, De princ IV 3,14, p. 776/778; Cels VI 62, p. 132; Basilius, Ep 234,1, p. 42,9.28-31; Basilius, Adv Eun I 7, p. 188/190; Adv Eun I 14, p. 220. Zu diesem Ansatz J. DANIÉLOU, 1944, 185-200.

R.E. HEINE sieht in der gesamten Thematik eine Auseinandersetzung mit dem theologischen Ansatz des Eunomius (vgl. R.E. HEINE, 1975, 110.151.156-158); vgl. dazu Teil III, 2.2

- Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 163, p. 87,8f und VM II 164, p. 87,18f unter Berufung auf Ps 17,12. Ferner Philon, Post Cain 5,15, p. 4,6-9.
- Zu beiden Aspekten vgl. J. DANIÉLOU, 1944, 203f; D. CARABINE, 1992, 97.
  - Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 163, p. 87,10; dazu W. BEIERWALTES, 1977, 112.
  - Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 182, p. 94,21; dazu auch Teil III, 4.2 und Teil IV, 1. 46 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 162, p. 86,11.
- Da für Gregor >erkennen< und >sehen< nahezu bedeutungsgleich sind, kann das eigentliche Erkennen (άληθης εἴδησις: VM II 163, p. 87,6) auch eigentliches Sehen genannt werden.

mystische – Einung zu denken. 48 Darin besteht eine wesentliche Differenz zu Plotin: Für diesen ist das Sehen des Ersten (Einen) ohne bleibende Differenz und somit unvermittelt.<sup>49</sup> Der Sehende wird mit dem Gesehenen dergestalt eins, daß in dieser Schau eigentlich nicht mehr >Gesehenes< >gesehen< wird, sondern Geeintes. 50 Dieses Sehen ist ein vom gewöhnlichen Sehen verschiedenes Sehen<sup>51</sup> im Sinne einer Selbsthingabe. Das Licht in der Schau wird zum eigenen Sehen, zu einer anderen Weise des Denkens, das nicht mehr diskursiv verfährt, sondern vorreflexiv zu verstehen ist: Einung geschieht durch Nicht-Geist<sup>52</sup>, durch den νοῦς ἐρῶν, ein Sich-Hinwerfen auf das Eine, das ein in Es (das Eine) übergehender Blick wird, in dem der so beschaffene Geist der Selbsterscheinung des Gottes (Einen) unmittelbar ansichtig wird.<sup>53</sup> Das gewöhnliche, für den Geist konstitutive Sehen, in dem das Licht für das Licht durchsichtig ist (Selbstdurchlichtung)54, muß im Blick auf das differenzlose Eine selbst überwunden werden, um die vorausgesetzte Differenz des sehenden Denkens als Licht selbst hinter sich zu lassen.55

Für Gregor erscheint allerdings trotz der sachlichen Nähe zu Plotin eine deutliche Differenz<sup>56</sup>: Der νοῦς vermag in seinem un-endlichen Streben der Anähnlichung an Gott diesen nur im Modus der Differenz zu erkennen, nicht aber in seiner οὐσία.<sup>57</sup> Insofern entsteht im Geist des un-endlich strebenden Menschen nur ein εἴδωλον Gottes<sup>58</sup>. Dies ist deshalb möglich, weil der Mensch als εἰκών Gottes verstanden wird. Gott selbst

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Vgl. Teil III, 1.1 a und 1.2 b.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 7,34,13.

<sup>50</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,11,6.

<sup>51</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 9,11,22f; VI 7,35,30.

<sup>52</sup> Vgl. Plotin, Enn V 5,8,23; VI 7,35,29f.

<sup>53</sup> Vgl. Plotin, Enn VI 3,18,12; VI 7,35,21; I 6,9,30.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Vgl. dazu Teil IV, 1 (mit den entsprechenden Nachweisen); ausführlich dazu auch W. BEIERWALTES, 1991, 124f.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Zur gesamten Plotin-Interpretation vgl. W. BEIERWALTES, 1977, 87-91.95f.108f; W. BEIERWALTES, 1988, 35-37; W. BEIERWALTES, 1991, 124f.213.226f.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> E.V. IVÁNKA sieht die Differenz zu Plotin vor allem darin, daß Plotin an die Mysteriensprache anknüpft und — unter Berufung auf Enn V 3,17 — die Dunkelheit nur ein Durchgangsstadium zum Licht (des Einen) ist (vgl. E.V. IVÁNKA, 1959, 357). Die folgenden Ausführungen legen den Schwerpunkt aber einerseits auf die Struktur der θεωρία selbst, andererseits auf die Frage der Einung (Plotin) oder der Notwendigkeit der gnadenhaften Vermittlung (Gregor).

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 163, p. 87,11-13. Weiterführend dazu Teil II, 2. Abschnitt, 2.1 b (zur Unterscheidung bei der Erkenntnis Gottes, daβ er ist, aber nicht, was er ist). D.T. RUNIA interpretiert diese Stelle im Sinne einer Mystik Gregors (vgl. D.T. RUNIA, 1993, 260).

<sup>1993, 260).</sup>See Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 165, p. 88,4; dazu A.A. Weiswurm, 1952, 107f; H.U.V. BALTHASAR, 1942, 60-67; P.F. O'CONNELL, 1983, 315.

verbleibt aber in der Dunkelheit und erscheint im Spiegel der menschlichen Seele als lichtes Abbild. Das Sehen des Geistes als Nicht-Sehen ist für Gregor nicht zu überwinden und zeigt in dieser Verfaßtheit die Struktur der Differenz. Somit ist das Sehen des Menschen im Unendlichen eine Weise des Sehens in Differenz, bzw. der Un-Endliche erscheint im Modus des Sehenden als Dunkelheit in der zweifachen Bedeutung als Nicht-Erkennen (von Seiten des Sehenden) und als lichtvolle Dunkelheit (von Seiten Gottes). Un-endliche Anähnlichung an Gott ist aufgrund des θεωρία-Begriffes Gregors nur asymptotisch möglich und verbleibt deshalb in Differenz.<sup>59</sup> Für Gott bedeutet dies, daß er jenseits von Differenz im Sinne der Abständigkeit (διάστημα und διάστασις 60) und jenseits der Möglichkeit zur Einung ist.

Anähnlichung an Gott setzt für Gregor auch und gerade hinsichtlich der Dunkelheit Gottes eine Vermittlungsform voraus<sup>61</sup>. In diesem Sinne impliziert für Gregor eine θεωρία Gottes in der Dunkelheit ein protreptisches Moment. Die Protreptik wird christologisch vollzogen<sup>62</sup>; sie tritt über Christus auf die Schöpfung hinaus.<sup>63</sup> Erst durch diese Vermittlung ist es dem Menschen möglich, in einem sehenden Nicht-Sehen bis in die Dunkelheit vorzudringen.<sup>64</sup> Zugleich ist mit der Thematik der Dunkelheit Gottes ein Höhepunkt der Betrachtung erreicht<sup>65</sup>, der gleichwohl nicht zur in sich verschlossenen Selbstgefälligkeit führen darf; die κατ΄ εύσέβειαν άρετή<sup>66</sup> selbst muß vielmehr angesichts der Dunkelheit vermittelt werden: Die Philosophie des Tuns und die Philosophie der Betrachtung sind miteinander zu verbinden<sup>67</sup>, woraus ein zweites protreptisches Moment resultiert. Erkenntnis Gottes bedingt notwendig die Ordnung des Lebens

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Vgl. Teil III, 1.1 a und 4.2.

<sup>60</sup> Vgl. dazu Teil III, 4.1 b.

<sup>61</sup> Dieser Aspekt wird von I. ESCRIBANO-ALBERCA zu wenig herausgehoben, wenn er betont, Gregor sei vor allem an der Einzelseele interessiert (vgl. I. ESCRIBANO-ALBERCA,

<sup>1968, 291). 
&</sup>lt;sup>62</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 174-178, p. 91,11-93,4; dazu A.M. RITTER, 1976, 213-

<sup>218;</sup> A. LOUTH, 1981, 86; P.F. O'CONNELL, 1983, 316.

63 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 179, p. 93,4-15; dazu A.M. RITTER, 1976, 205-210; P.F. O'CONNELL, 1983, 316f. 64 Vgl. Teil III, 4.2.

<sup>65</sup> Vgl. Teil III, 5.

<sup>66</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 166, p. 88,5. Damit weist die Tugend in ihrem unendlichen Streben eine doppelte Struktur auf: Richtung auf Gott und die (protreptische) Vermittlung dessen, was in der θεωρία geschaut wird; dazu R.E. HEINE, 1975, 111.116.182f; E.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 200, p. 103,1f; dazu E. FERGUSON, 1976, 312; P.F. O'CONNELL, 1983, 317.

zur Vervollkommnung im Sinne der άρετή<sup>68</sup>, die auf eine Vermittlung als Lebensform für alle zielt. Für Gregor ist dies ekklesiologisch bestimmt. wie dies anhand des Abstiegs des Moses zum Volk mit den Steintafeln des Gesetzes deutlich wird.<sup>69</sup> Durch diese Vermittlung ist der Aufstieg des Volkes ermöglicht, der den Lehrer<sup>70</sup> als den voraussetzt, der sich bereits ständig selbst überschritten hat<sup>71</sup>. Damit ist iedoch die θεωρία selbst an keinen Abschluß gelangt. Denn die σκηνή, die Gregor auf Christus bezieht<sup>72</sup>, soll die Unbegreiflichkeit in der Betrachtung des Unnennbaren ausdrücken<sup>73</sup>, also gerade die Unabschließbarkeit des Aufstiegs.<sup>74</sup>

68 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 166, p. 88,5-12.

<sup>69</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 202-203, p. 103,13-104,9; ferner VM II 184, p. 95,10-

<sup>96,1.</sup>The ekklesiologischen Sinne der Priester: vgl. Gregor von Nyssa, VM II 189-197, p. 200 200 200 Rolle des Lebrers vgl. Teil III. 5 (dort 97,22-102,4; dazu A.M. RITTER, 1976, 221-223. Zur Rolle des Lehrers vgl. Teil III, 5 (dort die entsprechende Lit.).

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 167, p. 88,13-24 für Moses.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 167-183, p. 88,13-95,9; dazu L.F. MATEO-SECO, 1993, 174 Anm. 172 und 176 Anm. 179.

73 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 181, p. 94,8f.

<sup>74</sup> Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang auch, daß Gregor nahezu in der Werkmitte auf den Höhepunkt zusteuert und von da aus die Überlegungen zum unendlichen Streben weiterführt (sog. ὁμφαλός-Strukur). Der ὁμφαλός, ursprünglich ein terminus technicus der Musik für das Mittel- bzw. Hauptstück des altgriechischen νόμος, einem feierlichen Götterlied, wurde z.T. auch als Formgesetz auf die alexandrinische Elegie übertragen (vgl. E. CASTLE, 1943, 42-54 zu Theokrit und Catull). Es ließe sich aber auch bei Sophokles (dem Prolog zur »Antigone«, »Ödipus auf Kolonos« und »Elektra« nachweisen). Eine den hellenistischen Elegien ähnliche Komposition hat A. SPIRA für Gregors Osterpredigt »De tridui spatio« herausgearbeitet (vgl. A. SPIRA, 1981, 217-225, bes. 222-224). Eine solche Kompositionsform läßt sich in ähnlicher Weise auch in der VM zeigen: Nahezu in der Werkmitte steht der Zugang des Mose zum abutov, zuvor der stufenartige Aufstieg, danach die »Katabasis« des Mose zum Volk. Ob Gregor allerdings in der VM der όμφαλός-Struktur in detaillierter Weise folgt, muß einer weiteren Untersuchung vorbehalten bleiben. Für wichtige Hinweise danke ich an dieser Stelle Herrn Prof. Dr. A. Spira.

### 4. KAPITEL

### DRITTE THEOPHANIE: MOSES IN DER FELSSPALTE

Bei der Interpretation der zweiten Theophanie zeigte sich, daß Gregor das Sehen Gottes in der Dunkelheit als Dialektik von Sehen und Nicht-Sehen auslegt. Um diese Dialektik weiter zu entfalten, versucht er sowohl das Sehen als auch das Gesehene einer Klärung zuzuführen. Das Gesehene (Gott) wird von ihm in der VM in der Un-Endlichkeit Gottes thematisiert<sup>1</sup>, das nicht-sehende Sehen durch den Begriff ἐπιθυμία entfaltet.<sup>2</sup> Dabei gelangt Gregor zu dem Schluß, daß das eigentliche Sehen ohne Sättigung bleibt. Dafür werden zwei Begründungen geliefert: 1) Für Gott selbst kann keine Grenze gefunden werden; 2) das Streben des Menschen in der Anähnlichung ist selbst ohne Ende.<sup>3</sup> Beide Aspekte müssen für die Bestimmung des unbegrenzt strebenden vous herangezogen werden, um zu erklären, warum Gregor eine solche Konzeption entwickeln konnte. Es reicht nämlich, wie das folgende zeigen wird, nicht aus, das unbegrenzte Streben ohne Sättigung (κόρος) allein aus der Unendlichkeit Gottes abzuleiten.<sup>4</sup> Vielmehr versucht Gregor zu zeigen, wie u.a. aus den Begriffen Ständigkeit (στάσις) und Bewegung (κίνησις) das unbegrenzte Streben des voũc zu verstehen ist.5

In der dritten Theophanie hebt Gregor von Nyssa zunächst hervor, daß man die alttestamentliche Erzählung (Moses in der Felsspalte) unmöglich wörtlich verstehen könne. Denn man müßte bei einer wörtlichen Interpretation annehmen, daß bei der visio facialis für Gott ein Vorne und Hinten vorauszusetzen ist. Die korrespondierenden Begriffe >vorne/hinten könnten in eigentlicher Weise aber nur von körperlichen Gegenständen mit einem  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  ausgesagt werden. Ein Körper ist aber immer zusammengesetzt (z.B. aus den verschiedenen Elementen), somit nicht unauflöslich und folglich der  $\phi\theta$ opå unterworfen. Dies könne aber nicht auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 236-238, p. 115,14-116,15; dazu bereits die ausführliche Interpretation Teil III, 2.2 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. M.-B.V. STRITZKY, 1973, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 239, p. 116,21-23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So z.B. F. DÜNZL, 1993, 366.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 243, p. 118,3f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Damit behandelt Gregor die Frage der Notwendigkeit der Allegorie (vgl. VM II 219-223, p. 110,3-112,6).

Die ἰστορία muß über sich hinausweisen. Da im Sinne Gregors der biblische Text in seiner Gesamtheit als inspiriert anzusehen ist, war es gerade die Intention Gottes, daß die Menschen durch Stellen, die sich unmöglich wörtlich verstehen lassen, auf den höheren Sinn aufmerksam werden.

Gott zutreffen.<sup>7</sup> Deshalb ist es nach Gregor nur sinnvoll, diese Stelle im Rahmen seiner Theorie der ἀλληγορία bzw. der θεωρία auszulegen.<sup>8</sup>

Dies ist für Gregor der Ausgangspunkt, um die Bitte des Moses, Gott von Angesicht zu Angesicht sehen zu dürfen (visio facialis) in seinen Kontext des Aufstiegs zu Gott bzw. der Anähnlichung einzuordnen: Die Stationen der ioτopía liefern ein Abbild der geistigen Realität.9 Dabei verbindet er - von philosophischer Seite aus betrachtet - verschiedene Elemente: er denkt die (neu-)platonisch verstandene ομοίωσις 10 und das aristotelische Konzept des progressus in infinitum zusammen. 11 Während aber nach Aristoteles der unendliche Regress vermieden werden soll, betont Gregor, daß man ins Unendliche gehen oder unendlich auf das Unendliche hingehen muß. 12 Denn Gregor hebt hier hervor, daß der Aufstieg unter dem zentralen Hinweis auf Phil 3.13<sup>13</sup> – ein ständiges Sich-Überschreiten der Seele ist. 14 Das Verlangen (ἐπιθυμία) nach dem Urbild wird von diesem selbst zwar erfüllt, aber es wird immer neu entzündet. 15 Denn die Anähnlichung kann selbst an kein Ende gelangen und setzt darüber hinaus die Zuwendung Gottes (»Gnade«) voraus - im Bild gesprochen: das Verlangen wird entzündet. Paradox formuliert<sup>16</sup>, ist die Erfüllung des Verlangens gerade die Nichterfüllung.<sup>17</sup> Oder anders ausgedrückt: der Flug der Seele<sup>18</sup>, der Aufstieg auf der Jakobsleiter ist ohne Ende<sup>19</sup>. Um

<sup>8</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 226, p. 112,21-113,2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 221-222, p. 111,1-17.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Teil III, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 228-230, p. 113,9-114,4.

<sup>10</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. Teil III, 3.2.

Vgl. ferner M.-B.V. STRITZKY, 1973, 90; zum aristotelischen Verständnis des Strebevermögens vgl. V. CESSI, 1987, 127-183.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1987, 465.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Die Bibel dient hier als Maßstab für die Richtigkeit der Auslegung: vgl. H.M. MEISSNER, 1991, 145-154.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 225, p. 112,16-21; ferner An et res p. 97AB; dazu E. FERGUSON, 1973, 62; E. FERGUSON, 1976, 310; E. JUNOD, 1978, 93; L.F. MATEO-SECO, 1993, 202 Ann. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 231, p. 114,8-12; dazu M.-B.v. STRITZKY, 1973, 87-89; R.E. HEINE, 1975, 76f; F. DÜNZL, 1993, 365-367.

Dies expliziert Gregor mit Hilfe der Liebesthematik: Cant 13, p. 383,9 für die Identität von άγάπη und ἔρως. Platon, Symp 201 d; Origenes, In Cant Prol 2,41-45, p. 120/122.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Zu Paradoxie und Negation – vom späteren Neuplatonismus her gedacht – vgl. W. BEIERWALTES, 1979, 357-360.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 232-233, p. 114,17-23; dazu E. Mühlenberg, 1966, 151; E. Ferguson, 1973, 73; E. Ferguson, 1976, 311.

Vgl. Philon, Heres 240, p. 54,4-9; Post Cain 145, p. 32,13-20; Origenes, Princ I 4,1, p. 184/186; Princ II 6,7, p. 370/372; Princ II 9,1-3, p. 398-406; Princ II 11,7, p. 454/456.

dies weiter zu verdeutlichen, wählt Gregor einen Vergleich: Ein Körper, der losgelassen wird, stürzt immer schneller der Erde entgegen. Wenn die Seele in der άφαίρεσις vom Körperlichen im Sinne einer Konzentration auf den inneren Menschen oder das Selbst abläßt<sup>20</sup>, befindet sich die Seele unter der Leitung des vous in einer schnell-stürzenden Aufwärts-Bewegung.<sup>21</sup> Wenn sich die Seele im Hinblick auf den voüc in dieser unendlichen, nie-endenden Aufwärtsbewegung, die Anähnlichung und Teilhabe zugleich ist<sup>22</sup>, befindet, kann sie dabei keine Sättigung (κόρος) erreichen.<sup>23</sup> Die Ablehnung des Gedankens der Sättigung kann für Gregor in der Tat als eine Auseinandersetzung mit Origenes verstanden werden, der den κόρος dazu einführte, um eine Abwendung von Gott und den Fall der Seelen zu thematisieren.<sup>24</sup> Zudem ist auch an die κόρος-Lehre Plotins zu erinnern: Der vous bedarf als Grund seiner eigenen Existenz des Einen, und zugleich bedarf er des Einen als Bezugspunkt der eigenen Umwendung, Erst dadurch wird er als seiende Hypostasis konstituiert. Das Denken des eigenen Seins von seinem Grund her und auf ihn hin als intensivste Form von Einheit in Vielheit und Differenz bedarf nichts mehr von außen. In diesem Sinne ist es selbstgenügsam, bei sich selbst seiend und sich zu sich selbst hinneigend.<sup>25</sup> Das Eine dagegen bedarf zu seinem Selbstgenügsam-Sein des Denkens nicht, weil es sonst seine Einheit aufhöbe.26 Damit erwächst die relative Autarkie des vous bzw. seine Sättigung<sup>27</sup> paradox aus einer doppelten Bedürftigkeit: Der Geist bedarf zu seiner Selbstgenügsamkeit gerade der Reflexivität, die seine Einheit erst

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 227, p. 113,3-9; ferner Virg 11, p. 292,10-15; Cant 5, p. 158,19-159,11; Beat 2, p. 89,22-90,8; dazu E. FERGUSON, 1973, 62f.71; E. FERGUSON, 1976, 310.

Vgl. auch Platon, Symp 211c; Plotin, Enn I 6,1,19f.

Vgl. Teil III, 1.1 a und 4.2.

Der Terminus »ablassen« wurde hier gewählt, um über Plotin hinaus— sachlich aufschlußreich— auch auf Meister Eckhart hinzuweisen (vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 250-253).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 224, p. 112,7-16; ferner Cant 15, p. 449,12-18; Or dom 2, p. 27,24-28,8; An et res p. 89B.

Vgl. auch Platon, Phaidr 246b-247e; Clemens von Alexandrien, Strom V 14,94,6, p. 388,16-20; Origenes, Princ III 6,1, p. 354-358; Plotin, Enn I 2,3-6.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 231, p. 114,9 (ἐκκαίουσα); VM II 239, p. 116,17-19.23; VM II 242, p. 117,21; dazu E. MÜHLENBERG, 1966, 160f; J. DANIELOU, 1970, 110-112; I.P. SHELDON-WILLIAMS, 1970, 456; C.P. ROTH, 1992, 23f; F. DÜNZL, 1993, 366.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. Origenes, Princ II 8,3, p. 386-394, evtl. im Sinne der neuplatonischen κόρος-Lehre verstanden; dazu M. HARL, 1966, 383-397.400-403; R.E. HEINE, 1975, 77f; H.M. MEISSNER, 1991, 320f.

Vgl. Plotin, Enn V 3,13,18-21.
 Vgl. Plotin, Enn III 8,11,39-42.

<sup>27</sup> Vgl. Plotin, Enn V 9,8,7f.

begründet oder diese ist. Denn der Geist benötigt zu seiner Existenz und als Bezugspunkt seiner Umwendung des Einen. Sättigung (κόρος) des Geistes läßt sich also für Plotin nur in Bezug auf die zweifache Bedürftigkeit interpretieren. Auch die ἔνωσις bedarf, um an ihr Ziel zu gelangen, gerade des Einen als Bezugspunkt der Umwendung.<sup>28</sup>

Strukturell zeigen sich hier durchaus Parallelen zwischen Gregor und Plotin: Sättigung auf der Ebene des vous bedeutet die Notwendigkeit einer Reflexion auf die Bedürftigkeit, die nur vom Grund her erfüllt werden kann. Während aber Plotin von einer Einung spricht, in der der Geist durch ein Sich-Hinwerfen auf das Eine als Nicht-Geist zum Einen gelangen kann, lehnt Gregor hingegen jede Art einer Sättigung aufgrund des vorausgesetzten unendlichen Fortschreitens (progressus in infinitum) ab. Das un-begrenzte Streben bzw. das Verlangen oder die Begierde nach der Betrachtung Gottes von Angesicht zu Angesicht wird vorangetrieben oder erhält den Impuls zum Streben durch den ἔρως. Lieben und Begierde nach der Schau sind also bei der un-endlichen Annäherung miteinander verknüpft.<sup>29</sup> Damit interpretiert Gregor zwar von Aristoteles her sachlich aufschlußreich das unendliche Streben mit der platonisch-neuplatonischen Konzeption des ἕρως<sup>30</sup>, versucht jedoch innerhalb seines Ansatzes der θεωρία die ενωσις mit dem unendlichen Gott zu vermeiden. Sehen als Nicht-Sehen wird somit als eigentliches Sehen Gottes zur un-endlichen Sicht.

Gregor von Nyssa erweitert diesen Ansatz des un-endlichen >erotischen < Strebens resp. der ἐπιθυμία um zwei wesentliche Gedanken:

1) Eigentliches Sehen Gottes ist von der Identität von στάσις und κί-

Zur gesamten Interpretation Plotins vgl. W. BEIERWALTES, 1991, 230.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Anders versucht F. DÜNZL— allerdings im Blick auf die Hoheliedauslegung— eine Priorität der ἐπιθυμία aufzuweisen (vgl. F. DÜNZL, 1993, 365f). Von VM her läßt sich die allgemeine These, die dort aufgestellt wird, nicht halten. Insgesamt fällt an der Studie von F. DÜNZL zum Thema >erotische Liebe< auf, daß er die philosophischen Implikationen des Ansatzes von Gregor völlig ausklammert. Dadurch ist von der Sache her nicht einsichtig zu machen, warum gerade die ἐπιθυμία keine Sättigung erfahren soll, sondern vielmehr als unendliches Streben ausgelegt werden muß. Vgl. ferner An et res, p. 93C-97A; dazu H.M. MEISSNER, 1991, 318 (zur ἀγάπη); L.F. MATEO-SECO, 1993, 204 Anm. 259; Y. DE ANDIA, 1994, 429f.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. Platon, z.B. Symp 204ab.

Ausführlicher dazu Teil III, 1.1 b.

Vgl. zu Gregor J. DANIÉLOU, 1944, 211-220; W. VÖLKER, 1955, 249-254; S. DE BOER, 1968, 155-161; C.P. ROTH, 1992, 26f; F. DÜNZL, 1993, 353-398 (mit der Entschätzung der verschiedenen Ansätze).

Zum vous Épav im neuplatonischen Kontext vgl. W. BEIERWALTES, 1988, 35f; A.C. LLOYD, 1990, 169-171.

vnois her zu verstehen.<sup>31</sup> Darin sieht Heine gerade den Platonismus überwunden.<sup>32</sup> 2) Un-endliches Streben setzt ein vorgängiges Handeln Gottes (in der Inkarnation) voraus.<sup>33</sup> Demgegenüber betont Apostolopoulos im Blick vor allem auf De anima et resurrectione, daß die Unersättlichkeit des Eros nicht von der Unbegrenztheit des Zieles (Gott) her begründet werde, sondern durch die conditio humana. 34 Somit ordne Gregor das un-endliche Streben der platonischen Anthropologie unter und verstehe dieses Streben als Teilhabe am Guten, nicht aber von einer vorausgesetzten Gnade Gottes her. Vielmehr sei die Seele nach Apostolopoulos ontisch selbst göttlich.<sup>35</sup> Beide Fragestellungen, die eng miteinander verbunden sind, müssen für die vorliegende Theophanie genauer betrachtet werden.

Das eigentliche Sehen Gottes als das un-endliche Streben kann aufgrund der Un-endlichkeit Gottes und der Struktur des Strebens des Geistes selbst keine Sättigung erfahren.<sup>36</sup> Dabei versucht Gregor von Nyssa verschiedene Aspekte der alttestamentlichen Erzählung weiter zu entfalten, so vor allem die Begriffe >Ort< und >Felsspalte<. Der Ort, an dem Gott geschaut wird, bedeutet nach Gregor, daß Gott, der dort betrachtet wird, den Strebenden an der Hand nimmt.<sup>37</sup> Somit versucht Gregor, gerade die erörterte Struktur des un-endlichen >erotischen< Verlangens in sein christliches Verständnis von Teilhabe durch Gnade einzubinden.<sup>38</sup> Wie bei den anderen Theophanien wendet Gregor hier also dieselbe Gedankenführung an: Durch die Handlung Gottes in der Inkarnation (Christus als der Fels<sup>39</sup>) wird der Mensch in seinem tugendhaften Streben zu Gott hingezogen<sup>40</sup>; ein Leben entsprechend der Tugend führt zur Nachfolge Gottes. Dabei wurde bereits bei der Darlegung der letzten Theophanien deutlich, daß der Ort der Freiheit in der Abwendung vom

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 243, p. 118,3f.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, z.B. VM II 244, p. 118,13-24.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vgl. Ch. Apostolopoulos, 1986, 328.

<sup>35</sup> Vgl. CH. APOSTOLOPOULOS, 1986, 329-331.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 239, p. 116,17-23; ferner Cant 12, p. 369,22-370,3; Eccl 7, p. 400,21-401,2; dazu H. DÖRRIES, 1963, 581; E. FERGUSON, 1973, 63; E. JUNOD,

<sup>1978, 93;</sup> M. ESPER, 1990, 96.

Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 242, p. 117,15-19; ferner Cant 5, p. 159,12-16; dazu E. FERGUSON, 1976, 311.

<sup>38</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 244, p. 118,20; VM II 248, p. 119,22-120,4; dazu E. FERGUSON, 1973, 69; C. PERI, 1974, 330; E. FERGUSON, 1976, 310.312; P.F. O'CONNELL, 1983, 319; M. ESPER, 1990, 94; L.F. MATEO-SECO, 1993, 211 Anm. 279; J.-A. RÖDER, 1993, 146.
 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 245, p. 119,1f.

Sinnenfälligen darin zu sehen ist, daß die Seele unter der Führung des νοῦς sich nach innen wendet und in dieser Umwendung un-endlich zu Gott in einem tugendhaften Leben zu streben vermag, das sich am Guten orientiert.41 Diese Orientierung am Guten wird nach Gregor durch den Satz »stelle dich auf den Felsen« ausgedrückt. 42 Der »Lauf der Tugend« (6 τῆς ἀρετῆς δρόμος), von dem Gregor bereits im Proömium ausgegangen ist<sup>43</sup>, stellt sich als ein Verharren im Guten dar: Ständigkeit und Bewegung sind also für ein freiheitliches und durch Gnade ermöglichtes Streben hinsichtlich des vouc für diesen konstitutiv. Damit zeigt sich hier deutlich. daß – anders als dies Apostolopoulos tut – nicht einseitig davon gesprochen werden kann, daß Gregor das un-endliche Streben allein von einer platonischen Anthropologie aus entwickle.<sup>44</sup> Diese Position übersieht einerseits die aristotelischen Elemente hinsichtlich des progressus in infinitum, andererseits den christlichen σκοπός, der durch die stets wiederholte Thematik der Gnade angezeigt ist und nicht als schmückendes Beiwerk abgetan werden kann.

Um die Identität von Ständigkeit (στάσις) und Bewegung (κίνησις) für das Streben des vous zum un-endlichen Gott zu erklären, kann in der Tat darauf verwiesen werden, daß Gregor auf Origenes reagiere: Zum einen betont Origenes, daß Gott begrenzt sein müsse, weil er sich sonst selbst nicht erkennen könne. 45 Und zugleich behauptet Origenes, daß ein Fortschreiten zu Gott bei der ἀποκατάστασις zu einem Ende komme<sup>46</sup> und die Seele so in der Betrachtung Gottes gesättigt werde. 47 Insofern könnte Gregor mit seiner Konzeption der Unendlichkeit Gottes und des unendlichen Strebens ohne Sättigung auf die Theologie des Origenes antworten. 48 Nach Heine löst Gregor das Paradox von Ständigkeit und Bewegung dadurch, daß ein ständiger Fortschritt im Guten wahre Beständigkeit sei. 49

<sup>41</sup> Vgl. Teil IV, 1 und 2.

Vgl. auch die Thematik der Nachfolge Gottes, in der Gott den Weg weist (Gregor von Nyssa, VM II 252, p. 121,5f; dazu E. FERGUSON, 1973, 63; E. FERGUSON, 1976, 311f). Vgl. ferner Gregor von Nyssa, Cant 12, p. 356,12f; Philon, Migr 23,131, p. 293,18-294,3; Clemens von Alexandrien, Strom II 19,100,4, p. 168,4-9; Origenes, In Joh VI 38, p. 146f.

42 Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 243, p. 118,1f; ferner Cant 5, p. 160,10-163,10.

<sup>43</sup> Vgl. Teil II, 2.1 b; 2.2 b und 2.3.

Dies ist ohnehin für Platon so nicht richtig.

<sup>45</sup> Vgl. Origenes, Princ II 9,1, p. 400; Princ IV 4,8, p. 808; dazu Teil III, 2.2a.

<sup>46</sup> Vgl. Origenes, Princ II 10,8, p. 436.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Dazu oben.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 78-97.

Anders als R.E. HEINE betont K. HOLL hinsichtlich der Lehre von der άποκατάστασις gerade eine ähnliche Sicht von Gregor und Origenes (vgl. K. HOLL, 1969, 207f).

49 Vgl. R.E. HEINE, 1975, 79.

Diese Lösung sei vollkommen unphilosophisch, vielmehr überschreite Gregor gerade die Polarität von Ständigkeit und Bewegung, wie sie im Platonismus vorherrschend sei. <sup>50</sup>

Wenn auch mit der Möglichkeit gerechnet werden kann, daß sich Gregor direkt von Origenes absetzen will, so ist damit nicht geklärt, warum er dies mit diesen Mitteln durchführt. Auffällig ist zumindest, daß Gregor zwar die Begriffe στάσις und κίνησις direkt mit dem Thema κόρος verbindet, was sowohl auf Origenes als auch den Neuplatonismus (Plotin) hindeuten kann; insgesamt werden aber alle drei Begriffe im Hinblick auf den vooc eingeführt.<sup>51</sup> Für Gregor sind Ständigkeit und Bewegung beim strebenden (menschlichen) voũc identisch.<sup>52</sup> Dies kann schwerlich allein aus einer Auseinandersetzung mit Origenes abgeleitet werden. Eine weitere Strukturparallele findet sich bei Plotin. Dieser betont vor allem in einer Auslegung der μέγιστα γένη des platonischen Sophistes, daß für den (absoluten) vovc Ständigkeit und Bewegung »auf dem Grunde der Einheit von Denken und Sein als Einheit zu denken [sind]. Das Sein denkende Denken des Geistes ist der denkend bewegte Stand seiner Selbständigkeit«53. Erst durch die Kraft bzw. Mächtigkeit des Einen wird die Andersheit in die Einheit gefügt; ebenso vereint sie Ständigkeit und Bewegung im Geist zur ständigen Bewegtheit.54 Das dialektische Verhältnis von Unterschiedenheit und Ununterschiedenheit, von Ständigkeit und Bewegtheit ist bestimmend für den Begriff des unendlichen Geistes bei Plotin.55

Obwohl sich von Plotin her für den νοῦς die Bezogenheit von στάσις und κίνησις sachlich aufschlußreich zeigen läßt, bestehen zwischen Gregors und Plotins Deutung wesentliche Unterschiede. Zum einen ist bei Plotin das Ineinander von Denken und Sein in der Auslegung des Parmenides für den Geist bestimmend<sup>56</sup>, während nach Gregor Gott das wahrhafte Sein oder der νοῦς an sich ist. Zum anderen entwickelt Plotin die Dialektik von Ständigkeit und Bewegung für den absoluten νοῦς; demgegenüber sucht Gregor das unendliche Streben des menschlichen νοῦς

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Vgl. R.E. HEINE, 1975, 59f.79.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 240, p. 117,1.

<sup>52</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 243, p. 118,3f.

<sup>53</sup> W. BEIERWALTES, 1981, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1981, 30; W. BEIERWALTES, 1991, 179.

Zur Wirkungsgeschichte der von Platons Sophistes herkommenden Problematik (vgl. Soph 249cd) vgl. ST. GERSH, 1978, 67-70.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Vgl. W. BEIERWALTES, 1981, 197 (mit den entsprechenden Nachweisen und der Wirkungsgeschichte).

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Vgl. Teil IV, 1 (dort weitere Lit.).

durch die Identität von στάσις und κίνησις zu erläutern. Ein Parallele zwischen Gregor und Plotin ließe sich nur insofern ziehen, als für Gregor der menschliche voῦς die göttliche Intelligibilität nachahmt, wenn der Mensch zu Gott strebt und so seine ursprüngliche Bestimmung zu erreichen sucht.<sup>57</sup>

Beständiger Fortschritt als Leben der Tugend ist, wie Gregor hervorhebt<sup>58</sup>, nicht allein als Erkenntnis des un-endlichen Gottes aufzufassen, sondern muß in eine Lebensform umgesetzt werden, die versucht, andere Menschen zum Aufstieg zu bewegen. Die höchst-mögliche Form von θεωρία führt zu einer kompetenten Vermittlung in der Praxis. In diesem Sinne ist die θεωρία, wie wir gesehen haben, selbst protreptisch. Dies führt nach Gregor dazu, daß Moses vom Berg herabsteigt, um das Volk zu Gott zu führen.<sup>59</sup> Wie der Philosoph in Platons Höhlengleichnis<sup>60</sup> muß auch Moses die Widerstände, den Neid, überwinden<sup>61</sup>, was im Sinne Gregors nur dadurch ermöglicht wird, daß durch Christus in seinem Tod die Erlösung gewirkt ist.<sup>62</sup> Eine Selbst-Befreiung im Sinne Plotins ist somit für Gregor undenkbar. Damit endet auch die dritte Theophanie mit einer Protrepse.

Gregor hat also das Ziel seiner Untersuchung erreicht. Das ursprüngliche Bild Gottes (εἰκών), also die von Gott gesetzte Bestimmung des Menschen wurde in der Anähnlichung erreicht und erweist sich so als wahr<sup>63</sup>: Moses ist an das Ziel des Lebens gelangt, das Gregor dadurch zu fassen sucht, daß Moses zum Bild Gottes geworden ist, indem er die Eigenschaften Gottes wie z.B. die Unveränderlichkeit in seinem Streben erhalten hat.<sup>64</sup> Moses, der in seinem irdischen Leben das Land nicht sehen konnte, in das das Volk zog, wird auch in dieser Hinsicht zu einem Beispiel eines tugendhaften Lebens. Dadurch daß Moses bereits vor seinem Tode zur ursprünglichen Bestimmung des Menschen zurückgekehrt ist, wird er im Tod zu einem ὑπόδειγμα und »überspringt« sozusagen die Auferstehung: Im endgültigen Aufstieg des Moses im Tod, ein »Zustand«, der einer absoluten Reinigung entspricht, wird Moses im Angesicht Gottes zum Vorbild

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Gregor könnte also Plotin— aus heutiger Sicht— völlig unkritisch lesen, um aus seinem Blickwinkel Stellen, die Plotin im Hinblick auf den absoluten νοῦς formuliert, für den menschlichen νοῦς auszuwerten.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Vgl. Teil IV, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 291, p. 133,12-15.

<sup>60</sup> Vgl. dazu Teil III, 5.

<sup>61</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 256-259, p. 122,4-123,11.

<sup>62</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 268, p. 125,16-21.

<sup>63</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 306, p. 138,20-139,6.

<sup>64</sup> Vgl. Gregor von Nyssa, VM II 317-318, p. 143,2-18.

für andere. Damit wird deutlich, daß Gregor bis zum Ende der VM gerade die gesamte Struktur von Teilhabe und Anähnlichung im Blick hat  $^{65}$ : Rückkehr zur ursprünglichen Bestimmung des Menschen als Aufgabe einer konsequenten  $\theta \epsilon \omega \rho i \alpha$ .

<sup>65</sup> Vgl. Teil III, 4.2.

## TEIL V AUSBLICK

# GREGORS »VITA MOYSIS«: EINE GRUNDLEGENDE SCHRIFT FÜR DIE THEOLOGIE DES NYSSENERS

Die vorliegende Untersuchung zu De vita Moysis von Gregor von Nyssa hat für die Konzeption der θεωρία gezeigt, daß die Unendlichkeit Gottes, die unendliche Anähnlichung (ὁμοίωσις) an Gott, die Sprache und der notwendige Rekurs auf die Bibel (ἀλληγορία) ineinander greifen. Diese Momente stellen wesentliche Strukturelemente der θεωρία dar, wie er sie versteht. Für die Entfaltung dieser Aspekte hat sich ergeben, daß Rhetorik<sup>1</sup>, Theologie und Philosophie bei Gregor von Nyssa aufeinander bezogen werden müssen.

Die philosophischen Implikationen können dabei nicht als eine äußerlich bleibende Haltung Gregors abgetan werden. Um Theoria und Praxis in einem christlichen σκοπός zu vermitteln, leistet die Fragestellung nach der philosophischen Implikation einen entscheidenden Beitrag zum Verständnis von Gregors Grundanschauungen. Dieser Ansatz ist damit nicht als eine quellenkundliche Studie zu verstehen. Gregor wird aber auch nicht zu einem Philosophen wie Plotin stilisiert. Durch die philosophischen Implikationen werden vielmehr die Konturen deutlicher, aus denen heraus Gregor angemessener verstanden werden kann.

Die Untersuchung zu der VM wurde dabei zunächst in einen größeren Kontext gestellt. Denn für Gregor von Nyssa ist sein Verständnis der Theoria von grundlegender Bedeutung. Der Begriff Theoria schließt das Gottesverständnis Gregors ebenso ein wie das vielschichtige Verhältnis des Menschen zu Gott. Für die Ausarbeitung seines Modells der Theoria ist es charakteristisch, daß der Mensch durch das Sinnliche hindurch zu Gott strebt, ohne diesen je erreichen zu können. Der Grund dafür besteht darin, daß die Theoria selbst immer eine Differenz, von Gregor διάστημα oder διάστασις genannt, voraussetzt, die es unmöglich macht, die άδιάστατος φύσις, d.h. die οὐσία Gottes in sich, betrachten oder sogar mit ihr eins werden zu können, wie dies z.B. Plotin intendiert hat. Dies hängt bei Gregor - trotz der sachlichen Nähe zu Plotins Auffassung vom Einen - u.a. auch mit seiner Konzeption der Unendlichkeit Gottes zusammen. In der Diskussion dieser Fragestellung hatte sich ergeben, daß entgegen mancher Ansätze der neueren Forschung der Gottesbegriff in Contra Eunomium und in De vita Moysis unterschiedlich gefaßt wird. Während Gregor in Eun I zu zeigen versucht, daß hinsichtlich der oùoia Gottes – gegen Eunomius – keine Stufung angenommen werden kann, spielt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Exemplarisch wurde dies anhand des Proömiums dargelegt.

eine solche Fragestellung in VM keine Rolle mehr. Es ist deshalb auch wenig plausibel, VM chronologisch vorzudatieren, um zu zeigen, daß sich Gregor trotz des unpolemischen Tones gegen Eunomius wehrt. Die Unendlichkeitsvorstellung in VM, aber nicht minder die in Eun III macht deutlich, daß Gregor Gott in seiner Unendlichkeit als vorlaufenden Grund allen Seins betrachtet, der sich in seiner Ungeschaffenheit und Un-Unterschiedenheit von allem Endlichen unterscheidet. Die einzige Möglichkeit des Menschen, sich Gott anzunähern, besteht in dem fortwährenden Sich-Ausstrecken (ἐπέκτασις) nach Gott, ohne diesen erreichen zu können. Dies hat Konsequenzen für das Verständnis der sog. Mystik bei Gregor. Wenn Mystik wesentlich eine Erfahrungsebene beschreibt, die auf einen identifikatorischen Akt in der Einung mit Gott zielt, kann dieser Begriff nur mit Vorbehalten für ein Verständnis von Gregors Texten herangezogen werden. Das Ziel der Ausführungen Gregors - das zeigt auch VM deutlich - besteht primär darin, daß der Mensch sein Leben so gestalten soll, daß er zu seiner ursprünglichen, von Gott intendierten Bestimmung zurückkehrt. Die Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott, seine εἰκών, muß dabei in einem Prozeß der Reinigung bzw. der Abstraktion (ἀφαίρεσις) immer deutlicher zum Vorschein kommen. Diesen Vorgang umschreibt Gregor mit den Begriffen »Teilhabe« und »Anähnlichung«. Die Theophanien in VM machen in ihrer gesamten Struktur deutlich, daß die Anähnlichung an die ursprüngliche Bestimmung des Menschen die anfänglich verborgene similitudo mit Gott freilegt. Aufgrund des von Gregor vorausgesetzten Gottesverständnisses ist diese Anähnlichung als unendliches Streben verstehbar, was für Gregor jedoch zweierlei voraussetzt: 1) Der Mensch muß dieses Streben in der άρετή durch seine Willensfreiheit selbst verwirklichen; 2) dies ist nach Gregor jedoch nur dann möglich, wenn sich Gott dem Menschen zuwendet (»Gnade«).

In VM versucht nun Gregor, das Leben des Mose als eine vorbildhafte Lebensform darzustellen, die zur μίμησις anregen soll und den Weg der Anähnlichung beschreibt. Um dies zu erreichen, ist es für ihn notwendig, die ἰστορία, d.h. den Text der Hl. Schrift, auf einen »höheren« Sinn hin auszulegen. Wie jede Form von Sprache ist auch die Hl. Schrift in ihrer Endlichkeit durch Momente der Differenz bestimmt, auch wenn sie im Sinne Gregors als inspirierter Text mit Sicherheit auf die Wahrheit verweisen kann. Aufgrund der Differenz anzeigenden Sprache kann die Hl. Schrift die in sich nicht differente οὐσία Gottes — trotz der trinitarischen Struktur — nicht adäquat darstellen. Allerdings ist es in einem Prozeß der Freilegung des »höheren« Schriftsinnes (άλληγορία als ἀφαίρεσις) mög-

lich, über den bloßen Buchstaben hinauszuweisen, wie dies in der Sprache selbst durch Bilder und Metaphern angelegt ist. Die Allegorese ist somit die notwendige Form der Schriftauslegung, um die Vorläufigkeit allen Redens von Gott deutlich herauszustellen. Indem der Interpret auf oder in das ἰστορικόν blickt, d.h. dieses auslegt, vollzieht er einen Prozeß der ἀφαίρεσις und gelangt so auf eine höhere Stufe des Fortschritts. Die Allegorie unterstützt in dieser Form die Anähnlichung des Menschen an Gott und ist somit selbst eine Theoria.

Genau diese verschiedenen Momente der Theoria bestimmen die Auslegung der ἰστορία des Mose in VM. Mose ist somit ein ὑπόδειγμα, das den Leser / Hörer zu einem Leben der ἀρετή anregen soll. Dies erreicht Gregor dadurch, daß er die Theoria nicht etwa als eine Lebensform versteht, die einzelne Menschen für sich vollziehen könnten; vielmehr ahmt der Mensch im Prozeß der Anähnlichung— wie auch der Lehrer oder Interpret bei der Auslegung der Hl. Schrift— die Hinwendung Gottes zur Schöpfung und zum Menschen nach. Die Theoria ist also als eine Form der Protreptik zu verstehen: Das jeweils Erreichte dient in der Vermittlung an andere als χειραγωγία für die weitere Anähnlichung.

Diese Grundgedanken Gregors, die von philosophischer Seite her vor allem von neuplatonischen und stoischen Philosophemen mitbestimmt sind, können für weitere Studien ein Anhaltspunkt sein, der für die notwendige Klärung von rhetorischen und theologischen Fragestellungen hilfreich ist.

Vor allem sind fünf Bereiche nach wie vor in der Forschung nicht ausreichend behandelt:

- 1) Die deutsche Übersetzung von M. Blum orientiert sich entsprechend der damaligen Editionslage am Text, der von J. Daniélou herausgegeben ist, an einigen Stellen auch an der Patrologia Graeca.<sup>2</sup> Eine dem derzeitigen Stand der Forschung adäquate Übersetzung fehlt bislang.<sup>3</sup> Wesentliche Verbesserungen haben die Editionen von H. Musurillo und besonders M. Simonetti erbracht. Trotz der guten Editionslage sind an wenigen Stellen noch kleinere Korrekturen anzubringen.
- 2) Die Struktur des Textes, die hier nur knapp angedeutet werden konnte, ist noch nicht ausreichend herausgearbeitet.
- 3) Der rhetorische Habitus von VM müßte durchgängig erörtert werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. M. BLUM, 1963, 137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aufgrund eines verbesserten Textes soll eine vom Verfasser neu vorgenommene Übersetzung in der Reihe *Fontes Christiani* erscheinen.

- 4) Die theologiegeschichtlichen Fragen (etwa die Abhängigkeit und Abgrenzung von Philon, Origenes, Clemens von Alexandrien u.a.) müßten weiter aufgearbeitet werden.
- 5) Schließlich ist die Wirkungsgeschichte etwa bei Pseudo-Dionysius Areopagita, Maximus Confessor u.a. aufzuzeigen.

Diese Desiderate könnten nur durch einen gründlichen Kommentar erfüllt werden, der die sachlichen Anknüpfungspunkte Gregors an die rhetorischen, theologischen und philosophischen Texte verdeutlicht und zugleich die Intention des Textes im ganzen darstellt.

### ABKÜRZUNGS-UND LITERATURVERZEICHNIS

### **ABKÜRZUNGSVERZEICHNIS**

ABG Archiv für Begriffsgeschichte (Bonn)
AJP American Journal of Philology (Baltimore)

Angelicum (Roma)

ANRW Aufstieg und Niedergang der römischen

Welt. Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung (Berlin,

New York)

Antike und Abendland Antike und Abendland. Beiträge zum Ver-

ständnis der Griechen und Römer und ihres

Nachlebens (Berlin)

Aug Augustinianum (Roma)

Bijdragen Bijdragen. Tijdschrift voor philosophie en

theologie (Nijmegen)

BLE Bulletin de littérature ecclésiastique

(Toulouse)

BPhW Berliner Philologische Wochenschrift

(Berlin)

CAG Commentaria in Aristotelem Graeca

(Berlin)

CChrG Corpus Christianorum, Series Graeca

(Tornhout, Leuven)

ChH Church History (Chicago)
CO The Classical Quaterly (Oxford)

CSEL Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Lati-

norum

DoC Doctor communis (Roma)
DomSt Dominican Studies (Oxford)

DOP Dumbarton Oaks Papers (Cambridge,

Mass.)

DR Downside Review (Exeter)

DSAM Dictionnaire de spiritualité ascétique et

mystique (Paris)

EJb Eranos-Jahrbuch (Zürich)

EkklPh Ekklesiastikos Pharos (Alexandria)

Erasmus (Basel)

EvTh Evangelische Theologie (München)
FC Fontes Christiani (Freiburg, Basel, Wien)

FZPhTh Freiburger Zeitschrift für Philosophie und

Theologie (Fribourg)

GCS Die Griechischen Christlichen Schriftsteller

der ersten drei Jahrhunderte (Leipzig)

Gn Gnomon (München, Berlin)
GNO Gregorii Nysseni Opera (Leiden)

GOTR Greek Orthodox Theological Review

(Brookline, Mass.)

Gr Gregorianum (Roma)

Hermes (Berlin, Wiesbaden)
HeyJ Heythrop Journal (Oxford)
ICSt Illinois Classical Studies (Chico)

IkaZ Internationale katholische Zeitschrift

(Köln)

IThQ Irish Theological Quaterly (Maynooth)

JAAR Journal of the American Academy of Reli-

gion (Chambersburg)

JAC Jahrbuch für Antike und Christentum

(Münster)

JEH Journal of Ecclesiastical History (London)
JÖB Jahrbuch der österreichischen Byzantinistik

(Graz)

JThS Journal of Theological Studies (Oxford,

London)

KuD Kerygma und Dogma (Göttingen) LThK Lexikon für Theologie und Kirche

Mind. A quaterly review of psychology and

philosophy (New York)

MS Mediaeval Studies (Toronto)

MThZ Münchener Theologische Zeitschrift

(München)

NRT Nouvelle revue théologique (Tournai)

NThT Nederlands theologisch tijdschrift

(Wageningen)

OrChr Oriens Christianus (Wiesbaden)

Orph Orpheus (Catania)

PACPA Proceedings of the American Catholic Phi-

losophical Association (Washington)

PG Patrologia Graeca

PhJ Philosophisches Jahrbuch der Görres-Ge-

sellschaft (Fulda)

Phoenix (Toronto)
QD Quaestiones disputatae

RAC Reallexikon für Antike und Christentum

(Stuttgart)

RAM Revue d'ascetique et de mystique

(Toulouse)

RAMi Rivista di ascetica e mistica (Firenze)

RE Paulys Real-Encyclopädie der classischen

Altertumswissenschaften (Stuttgart)

REAug Revue des études augustiniennes (Paris)
REG Revue des études grecques (Paris)

RelSt Religious Studies (London)

RFNS Rivista di filosofia neo-scolastica (Milano)
RHE Revue d'histoire ecclésiastique (Louvain)
RHPhR Revue d'histoire et de philosophie reli-

gieuses (Strasbourg)

RNSPh Revue néoscolastique de Philosophie

RPh Revue de philologie, de littérature et

d'histoire anciennes (Paris)

RSLR Rivista di storia e letteratura religiosa

(Firenze)

RSPhTh Revue des sciences philosophiques et théo-

logiques (Paris)

RSR Recherches de science religieuse (Paris)

Sal Salesianum (Roma)

SAWB Sitzungsberichte der Königlich Preussischen

Akademie der Wissenschaften, Phil.-Hist.

Kl. (Berlin)

SC Sources chrétiennes (Paris)
Schol Scholastik (Freiburg)

SMSR Studi e materiali di storia delle religioni

(Bologna)

SSR Studi storico religiosi (Roma)
STh Scripta Theologica (Pamplona)
StMon Studia monastica (Montserrat)

StP Studia patristica. Papers Presented to the

International Conference on Patristic Stu-

dies (Berlin, Leuven)

ThLZ Theologische Literaturzeitung (Leipzig)

Thomist (Washington)

ThPh Theologie und Philosophie (Freiburg)

ThQ Theologische Quartalschrift (Tübingen,

Stuttgart)

ThR Theologische Rundschau (Tübingen)

Traditio Traditio (New York)

TRE Theologische Realenzyklopädie (Berlin,

New York)

TTZ Trierer Theologische Zeitschrift VetChr Vetera Christianorum (Bari)

VigChr Vigiliae Christianae (Amsterdam, Leiden)
WüJbbA.N.F. Würzburger Jahrbücher für Altertumswis-

senschaften (Würzburg)

ZÄS Zeitschrift für ägyptische Sprache und Al-

tertumskunde (Berlin)

ZDAL Zeitschrift für Deutsches Altertum und

deutsche Literatur (Wiesbaden)

ZKG Zeitschrift für Kirchengeschichte (Stuttgart)
ZKTh Zeitschrift für katholische Theologie

(Innsbruck)

ZMRW Zeitschrift für Missionswissenschaft und

Religionswissenschaft (Münster)

ZNW Zeitschrift für die neutestamentliche Wis-

senschaft und die Kunde der älteren Kirche

(Gießen)

ZPhF Zeitschrift für Philosophische Forschung

(Frankfurt)

ZRGG Zeitschrift für Religions- und Geistesge-

schichte (Leiden)

ZThK Zeitschrift für Theologie und Kirche

(Tübingen)

# LITERATURVERZEICHNIS

# **QUELLEN**

### Aelius Aristides

—. Ars rhet = Ars rhetorica, ed. L. Spengel (Rhetores Graeci II), Leipzig 1854 (ND Frankfurt 1966), 459-554.

# Alexander von Aphrodisias

- —. In Arist Met = In Aristotelis Metaphysica commentaria, ed. M. Hayduck (CAG 1), Berlin 1891.
- —. Mantissa = De Anima Libri Mantissa. In: Ivo Bruns: Supplementum Aristotelicum II.1, Berlin 1887, 101-186.

#### Alkinoos

—. Didask = Enseignement des doctrines de Platon, edd. J. Whittaker et P. Louis, Paris 1990.

#### Ammonius Grammaticus

—. De adfin vocab = De adfinium vocabulorum differentia cum selectis L.C. Valckenarii notis atque animadversionibus, ed. Chr. Fr. Ammon, Erlangen 1787.

#### **Ammonius**

- -.. In Aristotelis Categorias Commentarius, ed. A. Busse (CAG IV), Berlin 1895.
- —. In Porphyrii Isagogen sive v voces, ed. A. Busse (CAG IV,3), Berlin 1891.

# Amphilochius von Ikonium

—. Opera. Orationes, pluraque alia quae supersunt, nonnulla etiam spuria, quorum editionem curavit C. Datema (CChrG 3), Turnhout-Leuven 1978.

# Apuleius von Madaura

-.. De Platone = Opera III, ed. P. Thomas, Stuttgart 1970, 82-134.

# **Apsines**

—. Probl = Περὶ τῶν ἐσχηματισμένων προβλημάτων, ed. L. Spengel (RhG I), Leipzig 1853 (ND Frankfurt 1966), 407-414.

#### Archytas

—. Frg = Fragmanta. In: H. Thessleff: The Pythagorean Texts of the Hellenistic Period, Abo 1965, 2-48.

#### Aristoteles

- Anal = Analytica priora et posteriora, edd. W.D. Ross / L. Minio-Paluello, Oxford <sup>6</sup>1989.
- -. De anima, ed. W.D. Ross, Oxford 1956.
- —. De caelo, ed. D.J. Allan, Oxford <sup>3</sup>1961.
- Cat = Categoriae et Liber de Interpretatione, ed. L. Minio-Paluello, Oxford 1961 (reprint).
- -.. EE = Ethica Eudemia, edd. R.R. Walzer et J.M. Mingray, Oxford 1991.
- —. EN = Ethica Nicomachea, ed. I. Bywater, Oxford <sup>15</sup>1970.
- —. Frg = Fragmenta selecta, ed. W.D. Ross, Oxford <sup>5</sup>1974.

- -.. Gen an = De generatione animalium, ed. H.J. Drossaart Lulofs, Oxford 1965.
- —. De interpret = Liber de interpretatione. In: Aristoteles: Categoriae et Liber de Interpretatione, ed. L. Minio-Paluello, Oxford 1961 (reprint), 49-72.
- —. De memoria = De memoria et reminiscentia. In: Aristoteles, Parva naturalia, ed. W.D. Ross, Oxford 1955.
- -.. MM = Magna Moralia, ed. Fr. Susemihl, Leipzig 1883.
- —. Met = Metaphysica, ed. W. Jaeger, Oxford <sup>11</sup>1992.
- -.. Part an = Les parties des animaux, ed. P. Louis, Paris 1956.
- -.. Poet = De arte poetica, ed. Bywater, Oxford 81958.
- —. Protrept = Protreptikos. In: Fragmenta selecta, ed. W.D. Ross, Oxford <sup>5</sup>1974, 26-56.
- -.. Rhet = Ars rhetorica, ed. W.D. Ross, Oxford 1959.

# **Aspasios**

—. In Arist EN = In Ethica Nicomachea quae supersunt commentaria, ed. G. Heylbut (CAG 19), Berlin 1889.

#### Athanasius

- —. Ad Serap I = Epistola I ad Serapionem (PG 26, 529-608).
- -.. C.Ar I = Oratio I contra Arianos (PG 26, 11-146).

# Augustinus, Aurelius

- —. Conf = Confessionum libri tredecim, ed. P. Knöll (CSEL 33), Pragae-Vindobonae-Lipsiae 1896.
- —. Doctr chr = De doctrina Christiana libri quattuor, ed. G.M. Green (CSEL 80), Vindobonae 1963.

#### Basilius von Caesarea

- —. Adulesc = De gentilium libris legendis. Des heil. Basilius Mahnworte an die Jugend über den nützlichen Gebrauch der heidnischen Literatur. Hg. und erkl. v. J. Bach. Teil I: Text. Teil II: Komm. und lat. Übers., Münster 1900.
- -.. In illud "Attende tibi ipsi" (PG 31,197-217).
- .... Ep = Lettres Tome I, ed. Y. Courtonne, Paris 1957.
- —. Spir.s = Sur le Saint-Esprit, ed. B. Pruche (SC 17 bis), Paris <sup>2</sup>1968.
- —. Spir.s = De spiritu sancto. Über den Heiligen Geist, übers. u. eingel. v. H.-J. Sieben, Freiburg-Basel-Wien 1993 (FC 12).

# Ps.Basilius

# Cicero, M. Tullius

- ... Off = De officiis, ed. C. Atzert, Leipzig 1963.
- .... Orat = De oratore, ed. O. Harnecker, Amsterdam 1965.

# Clemens von Alexandrien

—. Exc ex Theod = Exzerpta ex Theodoto. Werke Bd. III, edd. O. Stählin / L. Früchtel / U. Treu, Berlin <sup>2</sup>1970, 105-133.

- —. Paid = Paedagogus I-III, edd. O. Stählin / U. Treu, Berlin <sup>3</sup>1972, 87-292.
- -.. Strom = Stromata I-VI, edd. O. Stählin / L. Früchtel / U. Treu, Berlin 41985.
- —. Strom = Stromata VII-VIII. Werke III, edd. O. Stählin / L. Früchtel / U. Treu, Leipzig <sup>2</sup>1970, 1-102.

# Denzinger-Schönmetzer

—. DS = Enchiridion Symbolorum Definitionum et Declarationum de rebus fidei et morum, Freiburg u.a. <sup>36</sup>1976.

# **Dexippus**

- In Arist Cat = In Aristotelis Categorias Commentarium, ed. A. Busse (CAG IV,2), Berlin 1888.
- —. In Arist Cat = On Aristotle's Categories. Translated by John Dillon, Ithaca-New York 1990.

#### Didymus

... Comm in Gen = Sur la Genèse II, ed. P. Nautin (SC 244), Paris 1978.

# Dio Cassius

 Libri Historiarum Romanorum quae supersunt, ed. U.Ph. Boissevain, Bd. 2, Berlin 1898.

### Dio Chrysostomus

-. Opera Bd. 1, ed. J. v. Arnim, Berlin 1962.

#### Diodor

-. Bibliothèque historique, Livre I, edd. P. Bertrac et Y. Vernière, Paris 1993.

### Diogenes Laërtios

-. Vit = Vitae philosophorum II, ed. H.S. Long, Oxford 1964.

# Dionysius von Halikarnaß

—. De Thuc = De Thucydide. In: Werke Bd. 1, ed. St. Usher, Cambridge (Mass.)-London 1974, 462-633.

# **Epikur**

—. Ep ad Herod = Epistula ad Herodotum. In: Opere, ed. G. Arrighetti, Torino 1973, 35-73.

# Eudemos von Rhodos

—. Frg = Fragmente, ed. F. Wehrli (Die Schule des Aristoteles, Heft VIII), Basel-Stuttgart 21969.

#### Euklid

... El = Elementa V-IX, edd. I.L. Heiberg / E.S. Stamatis, Leipzig <sup>2</sup>1970.

#### Funomius

—. Apol et Frg = The Extant Works. Text and Translation by R.P. Vaggione, Oxford 1987. Euripides

# -.. Ion, ed. W. Biehl, Leipzig 1979.

#### Eusebius von Caesarea

—. C.Marc = Contra Marcellum, edd. E. Klostermann / G.C. Hansen (GCS 14<sup>2</sup>), Berlin <sup>3</sup>1991, 1-58.

—. PE = Praeparatio evangelica XI-XV (Werke Bd. 8), ed. K. Mras, Berlin 1956 (GCS 43,2).

#### Galen

- —. Diff puls = De differentia pulsuum Libri IV = Opera omnia, Vol. 8, ed. C.G. Kühn, Leipzig 1824 (ND Hildesheim 1965), 493-765.
- —. Plac Hipp = De placitis Hippocratis et Platonis Libri VI-IX = Corpus Medicorum Graecorum V 4,1,2, ed. P. de Lacy, Berlin 1984.

#### Georgios Pisides

—. C.Sev = Contra Severum (PG 92,1625-1676).

# Gregor von Nazianz

- -.. In Bas = In Laudem Basilii Magni (PG 36, 493-605).
- —. Or = Discours 20-23, ed. J. Mossay (SC 270), Paris 1980.
- -.. Or = Discours 38-41, ed. Cl. Moreschini (SC 358), Paris 1990.

# Gregor von Nyssa

- —. Abl = Ablabium. Quod non sint tres dei, ed. Fr. Mueller (GNO III.1, 37-57), Leiden 1958.
- -.. An et res = De anima et resurrectione (PG 46, 12-160).
- —. Antirrh = Antirrheticus adversus Apolinarium, ed. Fr. Mueller (GNO III.1, 131-233), Leiden 1958.
- —. Bas = In Basilium fratrem, ed. O. Lendle (GNO X.1, 109-134), Leiden-New York-København-Köln 1990.
- -.. Beat = De beatitudinibus, ed. J.F. Callahan (GNO VII.2, 77-170), Leiden 1992.
- -.. Cant = In Canticum Canticorum, ed. H. Langerbeck (GNO VI), Leiden 1960.
- —. Deit Euag = De deitate adversus Euagrium (vulgo In suam ordinationem oratio), ed. E. Gebhardt (GNO IX, 331-341), Leiden 1967.
- —. Deit fil = Oratio de deitate filii et spiritus sancti (PG 46, 553-576).
- —. Diem lum = In diem luminum (vulgo In baptismum Christi oratio), ed. E. Gebhardt (GNO IX, 221-242), Leiden 1967.
- -. Eccl = In Ecclesiasten homiliae, ed. P. Alexander (GNO V, 277-442), Leiden 1962.
- —. Ep = Epistulae, ed. G. Pasquali (GNO VIII.2), Leiden <sup>2</sup>1959.
- —. Eun I et II = Contra Eunomium libri. Pars prior, Liber I et II (vulgo I et XII B), ed. W. Jaeger (GNO I), Leiden 1960.
- —. Eun III = Contra Eunomium libri, III (vulgo III-XII), ed. W. Jaeger (GNO II, 3-311), Leiden 1960.
- —. Flacill = Oratio funebris in Facillam imperatricem, ed. A. Spira (GNO IX, 475-490), Leiden 1967.
- —. Graec = Ad Graecos (Ex communibus notionibus), ed. Fr. Mueller (GNO III 1, 19-33), Leiden 1958.
- -.. Hex = Apologia in Hexaemeron (PG 44, 61-124).
- —. Infant = De infantibus praemature abreptis, ed. H. Hörner (GNO III 2, 67-97), Leiden 1987.
- —. Inscr = In inscriptiones Psalmorum, ed. J. Mc Donough (GNO V, 24-175), Leiden 1962.

- -.. Inst = De instituto Christiano, ed. W. Jaeger (GNO VIII 1, 40-89), Leiden 1952.
- -.. Macr = Vita s. Macrinae, ed. V. Woods Callahan (GNO VIII 1, 370-414), Leiden 1952.
- ... Mort = De mortuis oratio, ed. G. Heil (GNO IX, 28-68), Leiden 1967.
- -. Op hom = De hominis opificio (PG 44,124-256).
- -. Or cat = The Catechetical Oration, ed. J.H. Srawley, Cambridge 1903.
- —. Or dom = De oratione dominica, ed. J.F. Callahan (GNO VII.2, 5-74), Leiden-New York-Köln 1992.
- .... Perf = De perfectione, ed. W. Jaeger (GNO VIII.1, 173-214), Leiden 1952.
- -. Prof = De professione Christiana, ed. W. Jaeger (GNO VIII.1, 129-142), Leiden 1952.
- —. Ref Eun = Refutatio confessionis Eunomii (vulgo lib. II), ed. W. Jaeger (GNO II, 312-410). Leiden 1960.
- —. Salut Pasch = In sanctum et salutare Pascha (vulgo In Christi resurrectionem oratio I), ed. E. Gebhardt (GNO IX 309-311), Leiden 1967.
- —. Sanct Pasch = In sanctum et salutare Pascha (vulgo In Christi resurrectionem oratio III), ed. E. Gebhardt (GNO IX, 245-270), Leiden 1967.
- —. Steph.protom = Encomium in sanctum Stephanum protomartyrem. Griech. Text, eingel. u. hg. mit Apparatus criticus und Übers. v. O. Lendle, Leiden 1968, 4-44.
- -.. Virg = De virginitate, ed. J. P. Cavarnos (GNO VIII 1, 247-343), Leiden 1952.
- —. VM = La Vie de Moïse ou traité de la perfection en matière de vertu. Introduction et traduction de J. Daniélou, Paris 1955 (SC 1<sup>bis</sup>) [<sup>4</sup>1987].
- -.. VM = De Vita Moysis, ed. H. Musurillo (GNO VII,1), Leiden 1964 (ND 1991).
- -. VM = La vita di Mosè, a cura di M. Simonetti, Fondazione Lorenzo Valla 1984.
- —. VM = Vida de Moisés. Edición presentada y preparada por T.H. Martín-Lunas, Salamanca 1993.
- —. La Vida de Moisés. Introducción, traducción y notas de L.F. Mateo-Seco, Madrid 1993.

# Gregor Thaumaturgos

—. Dankrede = Remerciement à Origène, ed. H. Crouzel (SC 148), Paris 1969, 94-183.

#### Herakleides Pontikos

—. Frg = Fragmente, ed. F. Wehrli (Die Schule des Aristoteles, Heft VII), Basel-Stuttgart <sup>2</sup>1969.

# Hermogenes

-.. Opera, ed. H. Rabe (RhG VI), Leipzig 1913 [ND: Stuttgart 1969].

#### Herodianos

—. Il Prod = Iliaca Prosodia = Grammatici Graeci 3,2,1, ed. A. Lentz, Leipzig 1868 (ND Hildesheim 1965), 22-128.

### Homer

.... Il = Ilias 19-24. Tome IV, ed. P. Mazon, Paris 1957.

#### Horaz

-. Opera, ed. E.C. Wickham, Oxford <sup>16</sup>1975.

# **Iamblich**

—. Comm math sc = De Communi Mathematica Scientia liber, edd. N. Festa et U. Klein, Stuttgart 1975.

- ... Myst = Les Mystères d'Égypte, ed. É des Places, Paris 1989.
- —. In Nic = In Nicomachi Arithmeticam Introductionem Liber, edd. H. Pistelli / U. Klein, Leipzig 1894 (ND: Stuttgart 1975).
- ... Protr = Protreptique, ed. É. des Places, Paris 1989.
- —. Vit Pyth = De Vita Pythagorica Liber, ed. U. Klein, Stuttgart 1975.

# Irenäus von Lyon

- —. Adv. haer = Contre les hérésies, Livre I, edd. A. Rousseau et L. Doutreleau, tome I/II (SC 264), Paris 1979.
- —. Adv. haer = Contre les hérésies, Livre II, edd. A. Rousseau et L. Doutreleau, tome II (SC 294), Paris 1982.

#### **Isokrates**

—. Or = Oratio IX (Evagoras) = Opera III, ed. L. van Hook, Cambridge (Mass.)-London 1986, 4-51.

### Johannes Philoponus

—. In Arith Nic = ΕΙΣ ΤΟ ΠΡΩΤΟΝ ΤΗΣ ΝΙΚΟΜΑΧΟΥ ΑΡΙΘΜΗΤΙΚΗΣ ΕΙΣΑΓΩΓΗΣ, ed. R. Hoche, Leipzig 1864.

# Longinos

-.. Exc = Exzerpta, ed. L. Spengel (RhG I), Leipzig 1853 (ND Frankfurt 1966), 325-328.

#### Markell von Ankyra

—. Frg = Fragmente = Eusebius, Werke Bd. 4, edd. E. Klostermann / G.C. Hansen (GCS 14), Berlin <sup>3</sup>1991, 185-215.

#### Meliton von Sardes

---. Pasch = On Pascha and Fragments. Texts and Translations, ed. by St. G. Hall, Oxford 1979.

# Menander Rhetor

 Opera, edited with Translation and Commentary by D.A. Russell and N.G. Wilson, Oxford 1981.

# Methodius von Olympus

—. De resurr = De resurrectione. In: Opera 2, ed. D.G.N. Bonwetsch (GCS 27/2), Leipzig 1917, 242-424.

#### Minucius Felix

—. Oct = Octavius, ed. B. Kytzler, Stuttgart <sup>2</sup>1983.

# Nemesius von Emesa

.... Nat hom = De natura hominis, ed. M. Morani, Leipzig 1987.

# Nicomachus von Gerasa

- ... Arith = Introductionis Arithmeticae Libri II, ed. R. Hoche, Leipzig 1866.
- —. Arith = Introduction to Arithmetic, trans. by M.L. D'Ooge, New York 1926.

# Numenius

... Frg = Fragments. Texte établi et traduit par É. des Places, Paris 1973.

### **Origenes**

- In Cant = Commentaire sur le Cantique des Cantiques I, edd. L. Brésard / H. Crouzel
   / M. Borret (SC 375), Paris 1991.
- -.. Cels = Contra Celsum I-IV, ed. P. Koetschau, Leipzig 1899 (GCS 2), 49-374.
- -. Cels = Contra Celsum V-VIII, ed. P. Koetschau, Leipzig 1899 (GCS 3.1), 1-293.
- -.. Hom in Ex = Homélies sur l'Exode, ed. M. Borret (SC 321), Paris 1985.
- —. Hom in Lev = Homélies sur le Lévitique, tome I et II, ed. M. Borret (SC 286-287), Paris 1981.
- —. Hom in Luc = In Lucam Homiliae II, ed. H.-J. Sieben (FC 4/2), Freiburg-Basel-Wien 1992.
- —. Hom in Num = In Numeros Homilia = Opera VII, ed. W.A. Baehrens (GCS 30), Leipzig 1921, 3-285.
- -.. In Joh = Johanneskommentar, ed. E. Preuschen (GCS 10), Leipzig 1903.
- —. Princ = Vier Bücher von den Prinzipien. Hg., übers. und erl. v. H. Görgemanns und H. Karpp, Darmstadt 1976.

#### Philodem

- —. De mus = De Muziek met vertaling en Commentaar, ed. D.A. van Krevelen, Hilversum 1939.
- —. De mus = Über die Musik IV. Buch. Text, Übersetzung und Kommentar von A.J. Neubecker, Napoli 1986.

### Philon von Alexandrien

- -.. Abr = De Abrahamo = Opera 4, ed. L. Cohn, Berlin 1902, 1-60.
- —. Cher = De Cherubim = Opera 1, ed. L. Cohn, Berlin 1896, 170-201.
- —. Det = Quod deterius potiori insidiari soleat = Opera 1, ed. L. Cohn, Berlin 1896, 258-298.
- —. Ebr = De ebrietate = Opera 2, ed. P. Wendland, Berlin 1897, 170-214.
- —. Heres = Quis rerum divinarum heres sit = Opera 3, ed. P. Wendland, Berlin 1898, 1-71.
- —. Leg all = Legum allegoriarum = Opera 1, ed. L. Cohn, Berlin 1896, 61-169.
- -.. Migr = De Migratione Abrahami = Opera 2, ed. P. Wendland, Berlin 1897, 268-314.
- -.. Mut = De mutatione nominum = Opera 3, ed. P. Wendland, Leipzig 1898, 156-203.
- -.. Opif = De opificio mundi = Opera 1, ed. L. Cohn, Berlin 1896, 1-60.
- -.. Post Cain = De posteritate Caini = Opera 2, ed. P. Wendland, Berlin 1897, 1-41.
- -.. Sacr = De sacrificiis Abelis et Caini = Opera 1, ed. L. Cohn, Berlin 1896, 202-257.
- -.. Vita Mos = De vita Mosis I-II = Opera 4, ed. L. Cohn, Berlin 1902, 119-268.

# Pindar

—. Carmina cum fragmentis. Pars I, edd. B. Snell / H. Maehler, Leipzig <sup>3</sup>1987.

#### Platon

- -. Alc.m = Alcibiades maior. In: Opera II, ed. I. Burnet, Oxford 1964 (reprint).
- -.. Apol = Apologia. In: Opera I, ed. I. Burnet, Oxford 1961 (reprint).
- -.. Ep = Epistula VII. In: Opera V, ed. I. Burnet, Oxford 1962 (reprint).
- -.. Gorg = Gorgias. In: Opera III, ed. I. Burnet, Oxford 1961 (reprint).

- —. Krat = Kratylos. In Opera I, ed. I. Burnet, Oxford 1961 (reprint).
- -. Leg = Leges. In: Opera V, ed. I. Burnet, Oxford 1962 (reprint).
- -.. Menex = Menexenos. In: Opera III, ed. I. Burnet, Oxford 1961 (reprint).
- -.. Menon = Menon. In: Opera III, ed. I. Burnet, Oxford 1961 (reprint).
- -.. Parm = Parmenides. In: Opera II, ed. I. Burnet, Oxford, 1964 (reprint).
- -.. Phaid = Phaidon. In: Opera I, ed. I. Burnet, Oxford 1961 (reprint).
- —. Phaidr = Phaidros. In: Opera II, ed. I. Burnet, Oxford 1964 (reprint).
- —. Phileb = Philebos. In: Opera II, ed. I. Burnet, Oxford 1964 (reprint).
- —. Prot = Protagoras. In: Opera III, ed. I. Burnet, Oxford 1961 (reprint).
- -.. Resp = Res publica. In: Opera IV, ed. I. Burnet, Oxford 1962 (reprint).
- ..... Soph = Sophistes. In: Opera I, ed. I. Burnet, Oxford 1961 (reprint).
- -.. Symp = Symposion. In: Opera II, ed. I. Burnet, Oxford 1964 (reprint).
- —. Theait = Theaitetos. In: Opera I, ed. I. Burnet, Oxford 1961 (reprint).
- -.. Tim = Timaios. In: Opera IV, ed. I. Burnet, Oxford 1962 (reprint).

# Plotin

- —. Enn = Opera I-III, edd. P. Henry et H.-R. Schwyzer, Oxford <sup>3</sup>1984 (Vol. I); 1977 (vol. II); 1982 (Vol. III).
- —. Enn = Plotinus in Seven Volumes, Vol. VII. Enneads VI 6-9, ed. by A.H. Armstrong, Cambridge (Mass.)-London 1988.

#### Plutarch

- —. Def orac = De defectu oraculorum. In: Plutarco. Diatriba Isiaca e Dialoghi Delfici, ed. V. Cilento. Firenze 1962, 276-397.
- —. De mus = De musica, In: Plutarco, Moralia II. L'educazione dei ragazzi, edd. G. Pisani e L. Citelli, Pordenone 1990, 306-367.

#### Pollux

—. Onom = Onomasticon Vol. I, ed. E. Bethe, Leipzig 1900.

### **Polybios**

-.. Hist = Historiae Vol. I, ed. Th. Buettner-Wobst, Leipzig 1964.

### Polybios Rhetor

—. Frg de fig = Fragmenta de figuris, ed. L. Spengel (RhG III), Leipzig 1856 (ND Frankfurt 1966), 105-109.

# **Porphyrios**

- —. Abst = De l'Abstinence, edd. J. Bouffartigue / M. Patillon, Paris 1977 (tome I), 1979 (tome II).
- ... Abst = De l'Abstinence IV, edd. M. Patillon / A.Ph. Segonds / L. Brisson, Paris 1995.
- —. Antr Nymph = The Cave of the Nymphs in the Odyssey. A Revised Text with Translation, edd. J.M. Duffy et al., Buffalo 1969.
- —. In Arist Cat = In Aristotelis Categorias expositio per interrogationem et responsionem, ed. A. Busse (CAG IV,1), Berlin 1887, 53-142.
- -.. Frg = Fragmenta, ed. A. Smith, Stuttgart-Leipzig 1993.
- —. Ad Gaurum = Reliquias libri Galeno false adscripti, ed. K. Kalbfleisch. In: Abh. d. Pr. Ak. d. Wiss. 1895, 33-62.

- —. In Harm Ptol = Kommentar zur Harmonielehre des Ptolemaios, ed. I. Düring, Göteborg 1932, 3-174.
- —. Isag = Isagoge, ed. A. Busse (CAG IV.1), Berlin 1887, 1-22.
- —. In Parm = Sur le Parménide. In: P. Hadot: Porphyre et Victorinus II, Paris 1968, 64-112.
- —. Sent = Sententiae ad intelligibilia ducentes, ed. E. Lamberz, Leipzig 1975.
- —. Vita Plot = Vita Plotini. In: Plotin: Opera Vol. I, edd. P. Henry et H.-R. Schwyzer, Oxford <sup>3</sup>1984, 1-38.

#### Proklos

- —. Elem theol = The Elements of Theology. A Revised Text with Translation, Introduction and Commentary by E.R. Dodds, Oxford <sup>2</sup>1963.
- —. In Parm = Opera inedita quae primus olim e codd. mss. Parisinis Italicisque vulgaverat nunc secundis curis emendavit et auxit Victor Cousin, Paris 1864 (ND: Hildesheim 1961), 617-1258.
- —. In Parm = Commentaire sur le Parménide de Platon. Traduction de Guillaume de Moerbeke, Tome II: Livres V à VII et Notes marginales de Nicolas de Cusa, ed. C. Steel, Leuven 1985.
- —. In Parm = Commentary on Plato's Parmenides, Transl. by G.R. Morrow and J.M. Dillon, Introduction and Notes by J.M. Dillon, Princeton 1987.
- -.. Theol Plat = In Platonis Theologiam libri sex, ed. E. Portus, Hamburg 1618.
- —. Theol Plat = Théologie Platonicienne, Livre I, edd. H.D. Saffrey et L.G. Westerink, Paris 1968.
- —. Theol Plat = Théologie Platonicienne, Livre II, edd. H.D. Saffrey et L.G. Westerink, Paris 1974.
- —. In Tim = In Platonis Timaeum Commentaria II, ed. E. Diehl, Leipzig 1904.

# Quintilian, M. Fabius

—. Inst = Institutionis Oratoriae Libri duodecim I-II, ed. M. Winterbottom, Oxford 1970. Sallustius

—. Jug = De Bello Jugurthino, edd. R. Jacobs et H. Wirz, Berlin-Zürich <sup>12</sup>1965.

#### Scholia

- —. Scholia vetera et recentiora in Aristophanis Pacem, ed. D. Holwerda, Groningen 1982.
- -. Scholia vetera in Pindari Carmina, Vol. III, ed. A.B. Drachmann, Leipzig 1927.

#### Seneca, L. Annaeus

—. De ira = Dialogicorum Libri III-IV-V, ed. J. Viansino, Torino et al. 1963.

# Sextus Empiricus

- —. Math III = Against the Professors III = Adversus mathematicos III. In: Works IV, ed. R.G. Bury, Cambridge (Mass.)-London 1971, 244-302.
- —. Math VII = Against the Logicians I = Adversus mathematicos VII. In: Works II, ed. R.G. Bury, Cambridge (Mass.)-London 1967, 1-239.
- —. Math VIII = Against the Logicians II = Adversus mathematicos VIII. In: Works II, ed. R.G. Bury, Cambridge (Mass.)-London 1967, 240-488.

- —. Math IX = Adversus mathematicos IX, ed. R.G. Bury, Cambridge (Mass.)-London 1968, 2-208.
- —. Pyrrh = Outlines of Pyrrhonism = Opera I, ed. R.G. Bury, London-Cambridge (Mass.) 1967.

# Simplicius

- —. In Arist Cat = In Aristotelis Categorias Commentarium, ed. C. Kalbfleisch (CAG VIII), Berlin 1907.
- —. In Arist Phys = In Aristotelis Physicorum Libros quattuor priores Commentaria, ed. H. Diels (CAG IX et X), Berlin 1882 / 1895.

### Sophokles

-.. Fabulae. Rec. A. C. Pearson, Oxford 1924 (Repr. 1975).

# Stoicorum Veterum Fragmenta

-.. SVF = Stoicorum Veterum Fragmenta I-IV, ed. I. v. Arnim, Stuttgart 1964.

#### Syrian

#### Tertullian

—. Apol = Apologeticum, ed. H. Hoppe (CSEL 69), Vindobonae-Lipsiae 1939.

#### Themistius

—. In Arist Phys = In Aristotelis Physica Paraphrasis, ed. H. Schenkl (CAG 5,2), Berlin 1900.

# Theophilus von Antiochien

-.. Ad Autol = Trois Livres a Autolycus, edd. G. Bardy / J. Sender, Paris 1948 (SC 20).

### Thukydides

... La guerre du Péloponnèse VI et VII, edd. L. Bodin et J. de Romilly, Paris 1955.

#### Tryphon

—. Trop = Περὶ τρόπων, ed. L. Spengel (RhG III), Leipzig 1856 (ND Frankfurt 1966), 191-206.

#### Vorsokratiker

—. Die Fragmente der Vorsokratiker Bd. 1, edd. H. Diels et W. Kranz, Dublin-Zürich 131968.

# Xenophon

-. Opera omnia, Tom. V: Opuscula, ed. E.C. Marchant, Oxford 41961.

# BIBLIOGRAPHIE ZU GREGOR

Altenburger, Margarete / Mann, Friedhelm: Bibliographie zu Gregor von Nyssa. Editionen-Übersetzungen-Literatur, Leiden-New York-København-Köln 1988.

# SEKUNDÄRLITERATUR

- Abel, Donald C.: The Doctrine of Synergism in Gregory of Nyssa's De Instituto Christiano. In: The Thomist 45 (1981) 430-448.
- Abramowski, Luise: Eunomios. In: RAC 6 (1966) 936-947.
- Akrill, J.L.: Aristotle's Categories and De Interpretatione. Translated with Notes, Oxford 1963 (ND 1970).
- Alexandre, Monique: Le De mortuis de Grégoire de Nysse. In: StP 10 (1970) 35-43.
- —. La théorie de l'exégèse dans le De hominis opificio et l'In Hexaemeron. In: M. Harl (Hg.): Écriture et culture philosophique dans la pensée de Grégoire de Nysse, Leiden 1971, 87-110.
- —. L'exégèse de Gen. 1, 1-2a dans l'In Hexaemeron de Grégoire de Nysse: Deux approches du problème de la matière. In: Dörrie, H. / Altenburger, M. / Schramm, U. (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 159-192.
- —. Pâques, la vie nouvelle (De Tridui Spatio p. 277,10-280,13). In: Spira, A. / Klock, Chr. (Hgg.): The Easter Sermons of Gregory of Nyssa. Translation and Commentary, Cambridge (Mass.) 1981, 153-194.
- —, Protologie et eschatologie chez Grégoire de Nysse. In: U. Bianchi / H. Crouzel (Hgg.): Arché e Telos. L'antropolgia di Origene e di Gregorio di Nissa. Analisi storico-religiosa, Milano 1981, 122-169 [zitiert: 1981a].
- Allen, R.E.: Plato's Parmenides. Translation and Analysis, Minneapolis 1983.
- Amir, Yehoshua: Die hellenistische Gestalt des Judentums bei Philon von Alexandrien, Neukirchen-Vluyn 1983.
- Anastos, Milton V.: Basil's Κατὰ Εὐνομίου. A Critical Analysis. In: J. Fedwick (Hg.): Basil of Caesarea: Christian, Humanist, Ascetic. A Sixteen-Hundredth Anniversary Symposium, Part I, Toronto 1981, 67-136.
- Anderson, Allan W.: Sacrifice: A Comparative Study of the Concept in St. Gregory of Nyssa's Contemplation on the Life of Moses and Shri Aurobindo's Commentary on the Veda, New York 1961.
- Andia, Ysabel de: Eros und Agape: Die göttliche Passion der Liebe. In: IkaZ 23 (1994) 419-441.
- Andresen, Carl / Ritter, Adolf Martin: Geschichte des Christentums I/1: Altertum, Stuttgart-Berlin-Köln 1993.
- Annas, Julia: Knowledge and Language: the *Theaetetus* and the *Cratylus*. In: M. Schofield / M.C. Nussbaum (Eds.): Language and Logos. Studies in ancient Greek philosophy presented to G.E.L. Owen, Cambridge-London-New York 1982, 95-114.
- Apostolopoulos, Charalambos: Phaedo christianus. Studien zur Verbindung und Abwägung des Verhältnisses zwischen dem platonischen »Phaidon« und dem Dialog Gregors von Nyssa »Über die Seele und die Auferstehung«, Frankfurt-Bern-New York 1986.
- Aris, Marc-Aeilko: Contemplatio. Studien zum Traktat Benjamin Maior des Richard von St. Victor, München 1992 (Diss.masch.).
- Armstrong, Arthur Hilary: Platonic Elements in St. Gregory of Nyssa's Doctrine of Man. In: DomSt 1 (1948) 113-126.
- —. The Plotinian Doctrine of vous in Patristic Theology. In: VigChr 8 (1954) 234-238.

- —. The Background of the Doctrine »That the Intelligibles are not outside the Intellect«. In: Les Sources de Plotin. Entretiens sur l'Antiquité classique, Tome V, Genève 1960, 391-413.
- —. The Self-Definition of Christianity in Relation to Later Platonism. In: E.P. Sanders (Hg.): Jewish and Christian Self-Definition I: The Shaping of Christianity in the Second and Third Centuries, Philadelphia 1980, 74-99.
- —. The Negative Theology of Nous in Later Neoplatonism. In: H.-D. Blume / F. Mann (Hgg.): Platonismus und Christentum, FS f. H. Dörrie, JAC.E 10, Münster 1983, 31-37.
- -.. The Hidden and the Open in Hellenic Thought. In: EJb 54 (1985) 81-117.
- -... Plotinus 1988 [siehe Textausgaben].
- Plotinus and Christianity with Special Reference to II9[33]9,26-83 and V8[31]4,27-36.In: StP 20 (1989) 83-86.
- Arnou, René: Le Platonisme des Pères. In: Dictionaire de théologie catholique 12,2 (1935) 2258-2391.
- —. ΠΡΑΞΙΣ et ΘΕΩΡΙΑ. Étude de détail sur le vocabulaire et la pensée des Ennéades de Plotin, Rom <sup>2</sup>1972.
- Aspegren, Kerstin: The Male Woman. A Feminine Ideal in the Early Church, Uppsala 1990.
- Atkinson, Michael: Plotinus: Ennead V.1. On the three principal Hypostases. A Commentary with Translation, Oxford 1983.
- Aubenque, Pierre: Plotin et Dexippe, exégètes des catégories d'Aristote. In: Chr. Rutten / A. Motte (Eds.): Aristotelica. Mélanges offerts à Marcel de Corte, Bruxelles-Liège 1985, 7-40.
- Ax, Wolfram: Laut, Stimme und Sprache. Studien zu drei Grundbegriffen der antiken Sprachtheorie, Göttingen 1986.
- Balás, David L.: METOYΣIA ΘΕΟΥ. Man's Participation in God's Perfections according to Saint Gregory of Nyssa, Rom 1966.
- —. Christian Transformation of Greek Philosophy Illustrated by Gregory of Nyssa's Use of the Notion of Participation. In: PACPA 40 (1966) 152-157 [zitiert: 1966a].
- —. Eternity and Time in Gregory of Nyssa's Contra Eunomium. In: Dörrie, H. / Altenburger, M. / Schramm, U. (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 128-155.
- Baltes, Matthias: Die Weltentstehung des platonischen Timaios nach den antiken Interpreten. Teil I, Leiden 1976.
- —. Was ist antiker Platonismus? In: StP 24 (1993) 219-238.
- Balthasar, Hans Urs von: Présence et pensée. Essai sur la philosophie religieuse de Grégoire de Nysse, Paris 1942.
- —. Der versiegelte Quell. Auslegung des Hohen Liedes, Salzburg-Leipzig <sup>2</sup>1954.
- —. Zur Ortsbestimmung christlicher Mystik. In: W. Beierwaltes / H.U.v. Balthasar / A.M. Haas: Grundfragen der Mystik, Einsiedeln 1974, 37-71.
- Einführung zu Gregor von Nyssa. Der versiegelte Quell. Auslegung des Hohen Liedes, Einsiedeln <sup>2</sup>1984, 7-25.
- Bardolle, M. A.: La Vie de Moïse de Grégoire de Nysse ou le temps spirituel vécu à travers l'imaginaire d'un modèle historique. In: Le temps chrétien de la fin de l'Antiquité au Moyen âge III<sup>e</sup> XIII<sup>e</sup> siècles, Paris 1984, 255-261.

- Barmann, Bernard Ch.: A Christian Debate of the Fourth Century: A Critique of Classical Metaphysics, Unpublished Ph.D., Stanford University 1966.
- Barnes, Michel R.: ΔΥΝΑΜΙΣ and the Anti-Monistic Ontology of Nyssen's Contra Eunomium. In: R.C. Gregg (Ed.): Arianism. Historical and Theological Reassessments, Philadelphia 1985, 327-334.
- —. The Background and Use of Eunomius' Causal Language. In: M.R. Barnes / D.H. Williams (Hgg.): Arianism after Arius. Essays on the Development of the Fourth Century Trinitarian Conflicts, Edinburgh 1993, 217-236.
- Barnes, Timothy D.: Porphyry Against the Christians: Date and Attribution of the Fragments. In: JThS 24 (1973) 424-442.
- Bartholomai, Rainer: Proklos. Kommentar zu Platons Parmenides 141 E 142 A. Eingel., übers. u. erl. v. R. Bartholomai, Sankt Augustin 1990.
- Bate, H.N.: Some Technical Terms of Greek Exegesis. In: JThS o.s. 24 (1923) 59-66.
- Bausenhart, Guido: »In allem uns gleich außer der Sünde«. Studien zum Beitrag Maximos' des Bekenners zur altkirchlichen Christologie, Mainz 1992.
- Bayer, Johannes: Gregors v. Nyssa Gottesbegriff, Gießen 1935.
- Beagon, Philip M.: The Cappadocian Fathers, Women and Ecclesiastical Politics. In: VigChr 49 (1995) 165-179.
- Bebis, George S.: Gregory of Nyssa's »De vita Moysis«. A Philosophical and Theological Analysis. In: GOTR 12 (1967) 369-393.
- Beck, Hans-Georg: Theoria. Ein byzantinischer Traum? München 1983.
- Beer, Peter: Kontextuelle Theologie. Überlegungen zu ihrer systematischen Grundlegung, Paderborn-München-Wien-Zürich 1995.
- Beierwaltes, Werner: (Rez.) K. Oehler. Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Aristoteles. In: Salzburger Jahrbuch für Philosophie 9 (1965) 315-318.
- -.. Έξαίφνης oder: Die Paradoxie des Augenblicks. In: PhJ 74 (1966/67) 271-283.
- —. Augustins Interpretation von Sapientia 11,21. In: REAug 15 (1969) 51-61.
- -.. Platonismus und Idealismus, Frankfurt 1972.
- Andersheit. Grundriß einer neuplatonischen Begriffsgeschichte. In: ABG 16 (1972) 166-197 [zitiert: 1972a].
- —. Erleuchtung. In: J. Ritter (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie Bd. 2, Basel-Stuttgart 1972, 712-717 [zitiert: 1972b].
- —. (Rez.) J. Daniélou. L'être et le temps chez Grégoire de Nysse. In: Erasmus 25 (1973) 513-516.
- —. Das Problem der Erkenntnis bei Proklos. In: H. Dörrie (Hg.): De Jamblique à Proclus, Genève 1975, 153-191.
- Irradiatio. In: J. Ritter / K. Gründer (Hgg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie Bd. 4 (1976) 582-583.
- —. Plotins Metaphysik des Lichtes. In: C. Zintzen (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus, Darmstadt 1977, 75-117.
- —. Proklos: Grundzüge seiner Metaphysik, Frankfurt <sup>2</sup>1979.
- -. Identität und Differenz, Frankfurt 1980.

- —. Deus est veritas. Zur Rezeption des griechischen Wahrheitsbegriffes in der frühchristlichen Theologie. In: E. Dassmann / K.S. Frank (Hgg.): Pietas. FS B. Kötting, JAC.E 8, Münster 1980, 15-29 [zitiert: 1980 a].
- —. Marsilio Ficinos Theorie des Schönen im Kontext des Platonismus (Sitzungsberichte d. Heidelberger Akad. d. Wissensch., Phil.-Hist. Klasse; Jg. 1980, Abh. 11), Heidelberg 1980 [zitiert: 1980b].
- —. Betrachtung. In: Lexikon des Mittelalters Bd. 1, München-Zürich 1980, 2085-2087 [zitiert: 1980c].
- -.. Plotin. Über Ewigkeit und Zeit (Enneade III 7), Frankfurt <sup>3</sup>1981.
- —. Regio Beatitudinis. Zu Augustins Begriff des glücklichen Lebens (Sitzungsberichte d. Heidelberger Akad. d. Wissenschaften, Phil.-Hist. Klasse, Jg. 1981, Bericht 6), Heidelberg 1981 [zitiert: 1981a].
- —. Marginalien zu Eriugenas >Platonismus <. In: H.-D. Blume / Fr. Mann (Hgg.): Platonismus und Christentum. FS f. H. Dörrie, JAC.E 10, Münster 1983, 64-74.</p>
- Denken des Einen. Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frankfurt 1985.
- —. Einführung. In: K. Ruh (Hg.): Abendländische Mystik im Mittelalter, Stuttgart 1986, 116-124.
- -.. Hen (ev). In: RAC 14 (1987) 445-472.
- —. Plotins philosophische Mystik. In: M. Schmidt / D.R. Bauer (Hgg.): Grundfragen christlicher Mystik, Stuttgart-Bad Cannstatt 1987, 39-49 [zitiert: 1987a].
- —. Visio facialis Sehen ins Angesicht. Zur Coincidenz des endlichen und unendlichen Blicks bei Cusanus (= Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Phil.-Hist. Kl., Jg. 1988, Heft 1), München 1988.
- -. Plotins Erbe. In: Museum Helveticum 45 (1988) 75-97 [zitiert: 1988a].
- -.. (Rez.) C.J. de Vogel: Rethinking Plato and Platonism. In: Gn 61 (1989) 23-27.
- —. Einheit und Identität als Weg des Denkens. In: V. Melchiorre (Hg.): L'Uno e i molti, Milano 1990, 3-23.
- Plotin. Geist Ideen Freiheit. Enneade V 9 und VI 8, Hamburg 1990 [zitiert: 1990a].
- Duplex Theoria. Zu einer Denkform Eriugenas. In: W. Beierwaltes (Hg.): Begriff und Metapher. Sprachform des Denkens bei Eriugena, Heidelberg 1990, 39-64 [zitiert: 1990b].
- —. Selbsterkenntnis und Erfahrung der Einheit. Plotins Enneade V 3. Text, Übersetzung, Interpretation, Erläuterungen, Frankfurt 1991.
- -.. Der Harmonie-Gedanke im frühen Mittelalter. In: ZPhF 45 (1991) 1-21 [zitiert: 1991a].
- —. (Rez.) H. Dörrie. Die geschichtlichen Wurzeln des Platonismus. In: PhJ 100 (1993) 194-199.
- —. (Rez.) Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt (ANRW). Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung. Teil II: Principat, Bd. 36: Philosophie, Wissenschaft, Technik, hier: 1. und 2. Teilband. In: PhJ 100 (1993) 406-414 [zitiert 1993a].
- —. "Plato philosophantium de mundo maximus". Zum >Platonismus < als einer wesentlichen Quelle für Eriugenas Denken. In: Ders.: Eriugena. Grundzüge seines Denkens, Frankfurt 1994, 32-51.
- —. Duplex Theoria. In: Ders.: Eriugena. Grundzüge seines Denkens, Frankfurt 1994, 82-114 [zitiert: 1994a].

- Beirnaert, Louis: Le symbolisme ascensionnel dans la liturgie et la mystique chrétiennes. In: EJb 19 (1950) 41-63.
- Benitez, E.E.: Forms in Plato's Philebus, Assen-Maastricht 1989.
- Benz, Hubert: >Materie < und Wahrnehmung in der Philosophie Plotins, Würzburg 1990.
- Bernard, Wolfgang: Rezeptivität und Spontaneität der Wahrnehmung bei Aristoteles, Baden-Baden 1988.
- Spätantike Dichtungstheorien. Untersuchungen zu Proklos, Herakleitos und Plutarch, Stuttgart 1990.
- Black, M.: Problems of Analysis, London 1954.
- Blanc, Jill le: Infinity in Theology and Mathematics. In: Religious Studies 29 (1993) 51-62.
- Blass, Friedrich: Fragmente griechischer Handschriften im Königl. ägyptischen Museum zu Berlin. In: ZÄS 18 (1880) 34-40.
- Blum, Georg Günter: Leiden mit Christus, Schau des göttlichen Lichtes, Erfahrung der dunklen Nacht. Mystologische Motive des östlichen Christentums. In: B. Jaspert (Hg.): Leiden und Weisheit in der Mystik. Paderborn 1992, 113-148.
- Blum, Manfred: Gregor von Nyssa. Der Aufstieg des Moses, übers. und eingel. v. M. Blum, Freiburg 1963.
- Blum, Wilhelm: Eine Verbindung der zwei Höhlengleichnisse der heidnischen Antike bei Gregor von Nyssa. In: VigChr 28 (1974) 43-49.
- Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie. In: A. Haverkamp (Hg.): Theorie der Metapher, Darmstadt 1983, 285-315.
- —. Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit. In: A. Haverkamp (Hg.): Theorie der Metapher. Darmstadt 1983, 438-454 [zitiert 1983a].
- —. Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der Theorie, Frankfurt <sup>2</sup>1987.
- Böhm, Thomas: Die Christologie des Arius. Dogmengeschichtliche Überlegungen unter besonderer Berücksichtigung der Hellenisierungsfrage, St. Ottilien 1991.
- Die Thalia des Arius: Ein Beitrag zur frühchristlichen Hymnologie. In: VigChr 46 (1992) 334-355.
- —. (Rez.) Gregorii Nysseni De Vita Moysis (GNO VII,1). In: MThZ 43 (1992) 465-466
   [zitiert: 1992a].
- —. Die Wahrheitskonzeption in der Schrift De vita Moysis von Gregor von Nyssa. In: StP 27 (1993) 9-13.
- -. Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa. In: FZPhTh 41 (1994) 45-64.
- —. Christologie und Hellenisierung: Der Fall »Arius«. Eine Replik auf B. Studers Kritik. In: MThZ 45 (1994) 593-599 [zitiert: 1994a].
- —. Allegory and History. In: Ch. Kannengiesser / P. Bright (Hgg.): Handbook of Patristic Exegesis, Leiden 1996 [im Druck].
- Boer, Sibbele de: De anthropologie van Gregorius van Nyssa, Assen 1968.
- Bolzano, Bernard: Philosophische Texte, hg. v. U. Neemann, Stuttgart 1984.
- Botte, Bernard: Das Leben des Moses bei Philo. In: F. Stier / E. Beck (Hgg.): Moses in Schrift und Überlieferung, Düsseldorf 1963, 173-181.
- Boukis, Christos N.: Ἡ Γλῶσσα τοῦ Γρηγορίου Νύσσης ὑπὸ τὸ φῶς τῆς φιλοσοφικῆς ἀναλύσεως, Thessaloniki 1970.
- Bratsiotis, P.: Genesis I,26 in der orthodoxen Theologie. In: EvTh 11 (1951/52) 289-297.

- Brennecke, Hanns Christof: Stellenkonkordanz zum Artikel »Eunomios«. In: JAC 18 (1975) 202-205.
- Studien zur Geschichte der Homöer. Der Osten bis zum Ende der homöischen Reichskirche, Tübingen 1988.
- Brightman, Robert S.: Apophatic Theology and Divine Infinity in St. Gregory of Nyssa. In: GOTR 18 (1973) 97-114.
- Brock, Sebastian: Clothing metaphors as a means of theological expression in syriac tradition. In: M. Schmidt (Hg.): Typus, Symbol, Allegorie bei den östlichen Vätern und ihren Parallelen im Mittelalter, Regensburg 1982, 11-40.
- Bröcker, Walter: Aristoteles, Frankfurt 51987.
- Bubner, Rüdiger: Antike Themen und ihre moderne Verwandlung, Frankfurt a.M. 1992.
- Bucher, Alexius J.: Heideggers Metaphysikkritik als Nihilismus-Therapie oder: Das Ende der Metaphysik als Anfang sinnvollen Seinsverständnisses. In: E. Coreth (Hg.): Metaphysik in un-metaphysischer Zeit, Düsseldorf 1989, 45-68.
- Buchheim, Thomas: Die Vorsokratiker. Ein philosophisches Porträt, München 1994.
- Buffière, Félix: Les mythes d'Homère et la pensée grecque, Paris 1973.
- Burkert, Walter: Antike Mysterien. Funktionen und Gehalt, München 1990.
- Bury, R.G.: The Symposium of Plato, Cambridge 1932.
- Busse, Ad.: Der Historiker und der Philosoph Dexippus. In: Hermes 23 (1888) 402-409.
- Cahill, J. B.: The Date and Setting of Gregory of Nyssa's Commentary on the Song of Songs. In: JThS 32 (1981) 447-460.
- Camelot, Pierre-Thomas: Hellénisme (et spiritualité patristique). In: DSAM 7,1 (1967) 145-164.
- Canévet, Mariette: La perception de la présence de Dieu. A propos d'une expression de la XI<sup>e</sup> homélie sur le Cantique des Cantiques. In: J. Fontaine / Ch. Kannengiesser (Hgg.): Epektasis. Mélanges patristiques offerts au Cardinal Jean Daniélou, Paris 1972, 443-454.
- Grégoire de Nysse et l'herméneutique biblique. Étude des rapports entre le langage et la connaissance de Dieu, Paris 1983.
- —. Gregor von Nyssa (ca. 333-ca.394). In: G. Ruhbach / J. Sudbrack (Hgg.): Große Mystiker. Leben und Wirken, München 1984, 17-35.356-357.
- Carabine, Deirdre: Gregory of Nyssa on the Incomprehensibility of God. In: Th. Finan / V. Twomey (Hgg.): The Relationship between Neoplatonism and Christianity, Dublin 1992, 79-99.
- Castle, Eduard: Das Formgesetz der Elegie. In: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 37 (1943) 42-54.
- Cavalcanti, Elena: Studi eunomiani, Roma 1976.
- Cavarnos, John P.: Gregory of Nyssa on the Nature of the Soul. In: GOTR 1 (1955) 133-141.
- Cessi, Viviana: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles, Frankfurt a.M. 1987.
- Cheneval, Francis / Imbach, Ruedi: Thomas von Aquin. Prologe zu den Aristoteleskommentaren, Frankfurt 1993.
- Cherniss, Harold Frederik: The Platonism of Gregory of Nyssa. UCPCP 11,1 (1930) 1-92, repr. New York 1971.

- Cilento, Vincenzo: Parmenide in Plotino. In: Giorn. crit. di filos. ital. 43 (1964) 194-203.
- —. Contemplazione. In: La Parola del Passato. Rivista de Studi Classici I, Napoli 1946 (ND: Amsterdam 1971), 197-221.
- —. Plotino. Paideia Antignostica. Ricostruzione d'un unico scritto da Enneadi III 8, V 8, V 5, II 9. Introduzione e commento, Firenze 1971 [zitiert: 1971a].
- Clapsis, Emmanuel: Naming God: An orthodox View. In: The Ecumenical Review 44 (1992) 100-112.
- Clark, Elizabeth: Ascetic Piety and Women's Faith, Lewiston 1986.
- —. Sex, Shame, and Rhetoric: En-Gendering Early Christian Ethics. In: JAAR 59 (1991) 221-245.
- Clarke, W.N.: Infinity and Plotinus: A Reply. In: Gr 40 (1959) 75-98.
- Cornford, Francis M.: Plato and Parmenides. Parmenides' Way of Truth and Plato's Parmenides translated with an Introduction and a running Commentary, London <sup>2</sup>1950 [<sup>4</sup>1958].
- Corsini, Eugenio: La polemica contro Eunomio e la formazione della dottrina sulla creazione in Gregorio di Nissa. In: U. Bianchi / H. Crouzel (Hgg.): Arché e Telos. L'antropolgia di Origene e di Gregorio di Nissa. Analisi storico-religiosa, Milano 1981, 197-216.
- Coulter, James A.: The Literary Microcosm. Theories of Interpretation of Later Neoplatonists. Leiden 1976.
- Courcelle, Pierre: Grégoire de Nysse lecteur de Porphyre. In: REG 80 (1967) 402-406.
- Crome, Peter: Symbol und Unzulänglichkeit der Sprache. Jamblichos, Plotin, Porphyrios, Proklos, München 1970.
- Crouzel, Henri: Grégoire de Nysse est-il le fondateur de la théologie mystique? Une controverse récente. In: RAM 33 (1957) 189-202.
- -.. (Rez.) R.E. Heine. Perfection in the Virtuous Life. In: BLE 79 (1978) 149-152.
- Csányi, Daniel A.: Optima Pars. Die Auslegungsgeschichte von Lk 10, 38-42 bei den Kirchenvätern der ersten vier Jahrhunderte. In: StMon 2 (1960) 5-78.
- Dalsgaard Larsen, Bent: Jamblique de Chalcis. Exégète et philosophe, Aarhus 1972.
- —. La place de Jamblique dans la philosophie antique tardive. In: H. Dörrie (Hg.): De Jamblique à Proclus, Genève 1975, 1-34.
- Daniélou, Jean: Platonisme et Théologie mystique. Essai sur la doctrine spirituelle de Saint Grégoire de Nysse, Paris 1944.
- —. La typologie de la semaine au IV<sup>e</sup> siècle. In: RSR 35 (1948) 382-411.
- —. Mystique de la ténèbre chez Gregoire de Nysse. In: DSAM 2 (1953) 1872-1885.
- —. La colombe et la ténèbre dans la mystique byzantine ancienne. In: EJb 23 (1954) 389-418.
- —. Eunome l'arien et l'exégèse néo-platonicienne du Cratyle. In: REG 69 (1956) 412-432.
- —. From Glory to Glory, trans. by H. Musurillo, New York 1961.
- —. Moses bei Gregor von Nyssa. Vorbild und Gestalt. In: F. Stier / E. Beck (Hgg.): Moses in Schrift und Überlieferung, Düsseldorf 1963, 289-306.
- —. La chronologie des œuvres de Grégoire de Nysse. In: StP 7 (1966) 159-169.
- —. Grégoire de Nysse et le néo-platonisme de l'école d'Athènes. In: REG 80 (1967) 395-401.

- —. La typologie biblique de Grégoire de Nysse. In: SMSR 38 (1967) 185-196 [zitiert: 1967a].
- -.. L'être et le temps chez Grégoire de Nysse, Leiden 1970.
- —. Plotin et Grégoire de Nysse sur le mal. In: Plotino e il Neoplatonismo in Oriente e in Occidente, Roma 1974, 485-492.
- —. Grégoire de Nysse et la philosophie. In: H. Dörrie / M. Altenburger / U. Schramm (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 3-18.
- Davidson, Donald: Wahrheit und Interpretation, Frankfurt 1990.
- Deck, John N.: Nature, Contemplation and the One. A Study in the Philosophy of Plotinus, Toronto 1967.
- Deku, Henry: Wahrheit und Unwahrheit der Tradition. Metaphysische Reflexionen, hg. v. W. Beierwaltes, St. Ottilien 1986.
- Dennis, T. J.: St. Gregory of Nyssa's Defence of the Doctrine of the Resurrection of the Body. In: EkklPh 61 (1979) 480-562.
- —. Gregory on the Resurrection of the Body. In: A. Spira / Chr. Klock (Hgg.): The Easter Sermons of Gregory of Nyssa. Translation and Commentary, Philadelphia 1981, 55-80.
- Diekamp, Franz: Die Gotteslehre des heiligen Gregor von Nyssa. Ein Beitrag zur Dogmengeschichte der patristischen Zeit, Erster Theil, Münster 1896.
- Dihle, Albrecht: Vom sonnenhaften Auge. In: H.-D. Blume / F. Mann (Hgg.): Platonismus und Christentum. FS f. H. Dörrie, JAC.E 10, Münster 1983, 85-91.
- Dillon, John M.: Iamblichi Chalcidensis in Platonis Dialogos Commentariorum Fragmenta, edited with Translation and Commentary, Leiden 1973 [siehe Quellen: Iamblich: Fragmente].
- —. The Middle Platonists. A Study of Platonism 80 B.C. to A.D. 220, London 1977.
- —. Self-Definition in Later Platonism. In: B.F. Meyer / E.P. Sanders (Hgg.): Jewish and Christian Self-Definition III: Self-Definition in the Greco-Roman World, Philadelphia 1983, 60-75.
- —. Proclus' Commentary on Plato's Parmenides [siehe Quellen: Proklos, In Parmenidem, 1987].
- —. Iamblichus of Chalcis (c. 240-325 A.D.). In: ANRW II 36,2 (1987) 862-909 [zitiert: 1987a].
- -.. Dexippus 1990 [siehe Quellen: Dexippos, In Arist. Cat.]
- Alcinous. The Handbook of Platonism. Translated with an Introduction and Commentary, Oxford 1993.
- Dinsen, Frauke: Homoousios. Die Geschichte des Begriffs bis zum Konzil von Konstantinopel (381), (Diss.) Kiel 1976.
- Dirlmeier, Franz: Aristoteles. Nikomachische Ethik, Darmstadt 1956.
- -. Aristoteles. Eudemische Ethik, Darmstadt 1962.
- Dodds, E.R.: Proclus. The Elements of Theology, Oxford 1962.
- Dohmen, Christoph: Vom vielfachen Schriftsinn Möglichkeiten und Grenzen neuerer Zugänge zu biblischen Texten. In: Th. Sternberg (Hg.): Neue Formen der Schriftauslegung? Freiburg-Basel-Wien 1992 (QD 140), 13-74.

- Dörrie, Heinrich: Porphyrios' »Symmikta Zetemata«. Ihre Stellung in System und Geschichte des Neuplatonismus nebst einem Kommentar zu den Fragmenten, München 1959.
- -.. Albinos. In: Der kleine Pauly 1 (1964) 233-234.
- —. Was ist spätantiker Platonismus? Überlegungen zur Grenzziehung zwischen Platonismus und Christentum. In: ThR 36 (1971) 285-302.
- —. Zur Methodik antiker Exegese. In: ZNW 65 (1974) 121-138.
- —. Gregors Theologie auf dem Hintergrund der neuplatonischen Metaphysik. In: H. Dörrie / M. Altenburger / U. Schramm (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 21-42.
- —. Υπόστασις. Wort- und Bedeutungsgeschichte. In: Ders.: Platonica Minora, München 1976, 12-69 [zitiert: 1976a].
- —. Spätantike Symbolik und Allegorese. In: Ders.: Platonica Minora, München 1976, 112-123 [zitiert: 1976b].
- —. Gregor III (Gregor von Nyssa). In: RAC 12 (1983) 863-895.
- —. Die geschichtlichen Wurzeln des Platonismus. Bausteine 1-35: Text, Übersetzung, Kommentar. Aus dem Nachlaß hg. v. A. Dörrie = Der Platonismus in der Antike. Grundlagen System Entwicklung Bd. 1, Stuttgart-Bad Cannstatt 1987.
- Dörries, Hermann: Griechentum und Christentum bei Gregor von Nyssa. In: ThLZ 88 (1963) 569-582.
- D'Ooge, Martin Luther [siehe Textausgaben. Nicomachus von Gerasa, New York 1926].
- Dover, Kenneth: Plato. Symposium, Cambridge-London-New York 1980.
- Drobner, Hubertus: Gregor von Nyssa. Die drei Tage zwischen Tod und Auferstehung unseres Herrn Jesus Christus. Eingel., übers. und komm. von H. R. Drobner, Leiden 1982.
- —. Die Deutung des alttestamentlichen Pascha (Ex 12) bei Gregor von Nyssa im Lichte der Auslegungstradition der griechischen Kirche. In: H.R. Drobner / Chr. Klock (Hgg.): Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen Spätantike, Leiden-New York-Kopenhagen-Köln 1990, 273-296.
- Duclow, Donald F.: Gregory of Nyssa and Nicholas of Cusa: Infinity, Anthropology and the Via Negativa. In: DR 29 (1974) 102-108.
- Dudley, John: Gott und Θεωρία bei Aristoteles. Die metaphysische Grundlage der Nikomachischen Ethik, Frankfurt-Bern 1982.
- Dünzl, Franz: Gregor von Nyssa's Homilien zum Canticum auf dem Hintergrund seiner Vita Moysis. In: VigChr 44 (1990) 371-381.
- Braut und Bräutigam. Die Auslegung des Canticum durch Gregor von Nyssa, Tübingen 1993.
- —. Die Canticum-Exegese des Gregor von Nyssa und des Origenes im Vergleich. In: JAC 36 (1993) 94-109 [zitiert: 1993a].
- —. Formen der Kirchenväter-Rezeption am Beispiel der sogenannten physischen Erlösungslehre des Gregor von Nyssa. In: ThPh 69 (1994) 161-181.
- —. Gregor von Nyssa. In Canticum Canticorum Homiliae I-III. Homilien zum Hohenlied I-III, Freiburg-Basel-Wien-Barcelona-Rom-New York 1994 [zitiert: 1994a].
- Düring, Ingemar: Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens, Heidelberg 1966.

- Durand, G.-M. de: (Rez.) R.E. Heine. Perfection in the Virtuous Life. In: RSPhTh 62 (1978) 450-452.
- Ebert, Theodor: (Rez.) A. Kenny. Aristotle on the Perfect Life. In: ZPhF 48 (1994) 470-474.
- Eco, Umberto: Über Spiegel und andere Phänomene, München <sup>2</sup>1991.
- Elders, Leo J.: The Greek Christian Authors and Aristotle. In: DoC 43 (1990) 26-57.
- Elert, Werner: Der Ausgang der altkirchlichen Christologie. Eine Untersuchung über Theodor von Pharan und seine Zeit als Einführung in die alte Dogmengeschichte. Aus dem Nachlaß hg. v. W. Maurer und E. Bergsträßer, Berlin 1957.
- Emilsson, Eyjólfur Kjalar: Plotinus on Sense-Perception: A Philosophical Study, Cambridge-New York-New Rochelle u.a. 1988.
- Erler, Michael: Interpretieren als Gottesdienst. Proklos' Hymnen vor dem Hintergrund seines Kratylos-Kommentars. In: G. Boss / G. Seel (Hgg.): Proclus et son influence. Actes du colloque de Neuchâtel juin 1985, Neuchâtel 1987, 179-217.
- Escribano-Alberca, Ignacio: Von der Gnosis zur Mystik: Der Übergang vom 3. zum 4. Jahrhundert im alexandrinischen Raum. In: MThZ 19 (1968) 286-294.
- Die spätantike Entdeckung des inneren Menschen und deren Integration durch Gregor.
   In: H. Dörrie / M. Altenburger / U. Schramm (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 43-60.
- Esper, Martin N.: Allegorie und Analogie bei Gregor von Nyssa, Bonn 1979.
- —. Enkomiastik und Christianismos in Gregors epideiktischer Rede auf den Heiligen Theodor, In: A. Spira / Chr. Klock (Hgg.): The Biographical Works of Gregory of Nyssa. Translation and Commentary, Cambridge (Mass.) 1984, 145-159.
- —. Der Mensch: Ein Turm keine Ruine. Überlegungen zum Denkprinzip Gleiches zu Gleichem bei Gregor von Nyssa. In: H.R. Drobner / Chr. Klock (Hgg.): Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen Spätantike, Leiden-New York-Kopenhagen-Köln 1990, 83-97.
- Evangeliou, Christos: Aristotle's Categories and Porphyry. Leiden-New York-Kopenhagen-Köln 1988.
- Fabricius, Cajus: Zu den Aussagen der griechischen Kirchenväter über Platon. In: VigChr 42 (1988) 179-187.
- Feige, Gerhard: Die Lehre Markells von Ankyra in der Darstellung seiner Gegner, Leipzig 1991.
- —. Markell von Ankyra und das Konzil von Nizäa (325). In: W. Ernst / K. Feiereis (Hgg.): Denkender Glaube in Geschichte und Gegenwart. FS aus Anlaß der Gründung der Universität Erfurt vor 600 Jahren und aus Anlaß des 40jährigen Bestehens des philosophisch-theologischen Studiums Erfurt, Leipzig 1992, 277-296.
- Ferber, Rafael: Zenons Paradoxien der Bewegung und die Struktur von Raum und Zeit, München 1981.
- —. Die Unwissenheit des Philosophen oder Warum hat Plato die »ungeschriebene« Lehre nicht geschrieben? Sankt Augustin 1991.
- Ferguson, Everett: God's Infinity and Man's Mutability: Perpetual Progress according to Gregory of Nyssa. In: GOTR 18 (1973) 59-78.
- —. Progress in Perfection: Gregory of Nyssa's Vita Moysis. In: StP 14 (1976) 307-314.

- —. Words from the ΨΑΛ-Root in Gregory of Nyssa. In: H.R. Drobner / Chr. Klock (Hgg.): Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen Spätantike, Leiden-New York-Kopenhagen-Köln 1990, 57-68.
- —. Some Aspects of Gregory of Nyssa's Interpretation of Scripture Exemplified in his Homilies on Ecclesiastes. In: StP 28 (1993) 29-33.
- Festugière, André Jean: Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris <sup>2</sup>1950.
- -. La révélation d'Hermes Trismégiste IV: Le dieu inconnu et la gnose, Paris 1954.
- Fetz, R.L.: Ontologie der Innerlichkeit, Freiburg i.Ue. 1975.
- Figura, Michael: Mystische Gotteserkenntnis bei Gregor von Nyssa. In: M. Schmidt / D.R. Bauer (Hgg.): Grundfragen christlicher Mystik, Stuttgart-Bad Cannstatt 1987, 25-38.
- Filippo, Joseph G. de: Aristotle's Identification of the Prime Mover as God. In: CQ 44 (1994) 393-409.
- Flasche, Rainer: Leiden, Weisheit und Mystik in der Religionsgeschichte. In: B. Jaspert (Hg.): Leiden und Weisheit in der Mystik, Paderborn 1992, 9-28.
- Forschner, Maximilian: Über das Glück des Menschen. Aristoteles, Epikur, Stoa, Thomas von Aquin. Kant. Darmstadt 1993.
- Frede, Michael: The Stoic notion of a *lekton*. In: St. Everson (Ed.): Language, Cambridge 1994, 109-128.
- Frege, Gottlob: Die Grundlagen der Arithmetik. Eine logisch mathematische Untersuchung über den Begriff der Zahl, hg. v. J. Schulte, Stuttgart 1987.
- Freudenthal, J.: Albinus. In: RE I,1 (1893) 1314-1315.
- Fritz, Kurt von: Das ἄπειρον bei Aristoteles. In: I. Düring (Hg.): Naturphilosophie bei Aristoteles und Theophrast, Heidelberg 1969, 65-84.
- Früchtel, Edgar: Weltentwurf und Logos. Zur Metaphysik Plotins, Frankfurt 1970.
- —. Einige Bemerkungen zum Bild des Seelenwagenlenkers. In: R. Berlinger / W. Schrader (Hgg.): Gnosis und Philosophie: Miscellanea, Amsterdam, Atlanta 1994, 163-174.
- Fuhrmann, Manfred: Die antike Rhetorik, Eine Einführung, München-Zürich 1984,
- Furley, David J.: Aristotle and the Atomists on Infinity. In: I. Düring (Hg.): Naturphilosophie bei Aristoteles und Theophrast, Heidelberg 1969, 85-96.
- Gadamer, Hans-Georg: Platos dialektische Ethik. Phänomenologische Interpretationen zum Philebos, Hamburg 1983 (ND).
- Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, Tübingen <sup>6</sup>1990.
- Gaiser, Konrad: Name und Sache in Platons < Kratylos>, Heidelberg 1974.
- Gandillac, M. de: La sagesse de Plotin, Paris 1952.
- García Marqués, Alfonso: Der Begriff von >Möglichkeit< nach »Metaphysik« IX,3-4. In: PhJ 100 (1993) 357-365.
- Gargano, Innocenzo Guido: Introduzione all' esegesi biblica di Gregorio Nisseno. In: Vita Monastica 24 (1970) 131-158.
- —. La Teoria di Gregorio di Nissa sul Cantico dei Cantici. Indagine su alcune indicazioni di metodo esegetico, Roma 1981.
- Gauss, Hermann: Philosophischer Handkommentar zu den Dialogen Platos II.2, Bern 1958.
- Gericke, Helmuth: Mathematik in Antike und Orient, Wiesbaden <sup>3</sup>1994.

- Gerlitz, Peter: Ausserchristliche Einflüsse auf die Entwicklung des christlichen Trinitätsdogmas. Zugleich ein religions- und dogmengeschichtlicher Versuch zur Erklärung der Herkunft der Homousie, Leiden 1963.
- Gersh, Stephen: From Iamblichus to Eriugena. An Investigation of the Prehistory and Evolution of the Pseudo-Dionysian Tradition, Leiden 1978.
- Gerson, Lloyd P.: Plotinus, London-New York 1994.
- Geyer, Carl-Friedrich: Religion und Diskurs. Die Hellenisierung des Christentums aus der Perspektive der Religionsphilosophie, Stuttgart 1990.
- —. Einführung in die Philosophie der Antike, Darmstadt <sup>3</sup>1992.
- Ghellinck, J. de: Quelques appréciations de la dialectique et d'Aristote durant les conflits trinitaires du IV<sup>e</sup> siècle. In: RHE 26 (1930) 5-42.
- Gnilka, Christian: ΧΡΗΣΙΣ. Die Methode der Kirchenväter im Umgang mit der antiken Kultur I: Der Begriff des »rechten Gebrauchs«, Basel-Stuttgart 1984.
- —. ΧΡΗΣΙΣ. Die Methode der Kirchenväter im Umgang mit der antiken Kultur II: Kultur und Conversion, Basel 1993.
- Gnilka, Joachim: Das Matthäusevangelium. Erster Teil. Kommentar zu Kapitel 1,1 13,58, Freiburg-Basel-Wien 1986.
- Gosling, J.B.C.: Plato, London-Boston 1973.
- Graef, Hilda C.: St. Gregory of Nyssa. The Lord's Prayer. The Beatitudes, trans. by H.C. Graef, London 1954 (ACW 18).
- -.. Der siebenfarbige Regenbogen. Auf den Spuren der großen Mystiker, Frankfurt 1959.
- Graeser, Andreas: Aspekte der Ontologie in der Kategorienschrift. In: P. Moraux / J. Wiesner (Hgg.): Zweifelhaftes im Corpus Aristotelicum. Studien zu einigen Dubia. Berlin-New York 1983, 30-56.
- Gregg, Robert C.: (Rez.) R.E. Heine. Perfection in the Virtuous Life. In: ChH 46 (1977) 103-104.
- Gregorios, P. Mar: Theurgic Neo-Platonism and the Eunomius-Gregory Debate. An Examination of the Background. In: L.F. Mateo-Seco / J.L. Bastero (Edd.): El »Contra Eunomium I« en la producción literaria de Gregorio de Nisa, Pamplona 1988, 217-235.
- Greshake, Gisbert: Geschenkte Freiheit. Einführung in die Gnadenlehre, Freiburg-Basel-Wien <sup>2</sup>1981.
- Grillmeier, Alois: Jesus der Christus im Glauben der Kirche Bd. 1: Von der Apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalcedon (451), Freiburg-Basel-Wien <sup>3</sup>1990.
- Gronau, Karl: De Basilio, Gregorio Nazianzeno Nyssenoque Platonis imitatoribus, Göttingen 1908.
- —. Poseidonios und die jüdisch-christliche Genesisexegese, Leipzig 1914.
- Grünbeck, Elisabeth: Christologische Schriftargumentation und Bildersprache. Zum Konflikt zwischen Metapherninterpretation und dogmatischen Schriftbeweistraditionen in der patristischen Auslegung des 44. (45.) Psalms, Leiden-New York-Köln 1994.
- Haas, Alois M.: Sermo Mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der deutschen Mystik, Freiburg i.Ue. 1979.
- —. Was ist Mystik? In: K. Ruh (Hg.): Abendländische Mystik im Mittelalter, Stuttgart 1986, 319-341.
- —. Mystik als Theologie. In: ZKTh 116 (1994) 30-53.

- Hacker, Paul: The Religions of the Gentiles as viewed by the Fathers of the Church. In: ZMRW 54 (1970) 253-278.
- --. »Topos« und chrêsis. Ein Beitrag zum Gedankenaustausch zwischen den Geisteswissenschaften. In: Ders.: Kleine Schriften, hg. v. L. Schmithausen, Wiesbaden 1978. 338-359.
- Hadot, Ilsetraud: Le problème du néoplatonisme alexandrin. Hiéroclès et Simplicius, Paris 1978.
- Hadot, Pierre: Plotin ou la simplicité du regard, Paris 1963.
- -. Marius Victorinus. Recherches sur sa vie et ses œuvres, Paris 1971.
- —. L'harmonie des philosophies de Plotin et d'Aristote selon Porphyre dans le commentaire de Dexippe sur les catégories. In: Plotino e il Neoplatonismo in Oriente e in Occidente, Roma 1974, 31-47.
- —. Die Metaphysik des Porphyrios. In: C. Zintzen (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus, Darmstadt 1977, 208-237.
- —. Philosophie als Lebensform. Geistige Übungen in der Antike, Berlin 1991.
- Hägler, Rudolf-Peter: Platons > Parmenides <. Probleme der Interpretation, Berlin-New York 1983.
- Hagedorn, D.: Zur Ideenlehre des Hermogenes, Göttingen 1964.
- Hahn, Hans: Anmerkungen. In: B. Bolzano: Philosophische Texte, hg. v. U. Neemann, Stuttgart 1984, 256-265.
- Halfwassen, Jens: Der Aufstieg zum Einen. Untersuchungen zu Platon und Plotin, Stuttgart 1991.
- Hall, St. G.: The Interpretation of the Old Testament in the Opening Section of Gregory of Nyssa, De Tridui Spatio (De Tridui Spatio 273,5-277,9). In: A. Spira / Chr. Klock (Hgg.): The Easter Sermons of Gregory of Nyssa. Translation and Commentary, Cambridge (Mass.) 1981, 139-152.
- Hammerstaedt, Jürgen: Zur Echtheit von Basiliusbrief 38. In: Tesserae. FS f. J. Engemann (JAC.E 18), Münster 1991, 416-419.
- —. Hypostasis (ὑπόστασις). In: RAC 16 (1994) 986-1035.
- Hanson, Richard P.C.: Dogma and Formula in the Fathers. In: Ders.: Studies in Christian Antiquity, Edinburgh 1985, 298-318.
- —. The Search for the Christian Doctrine of God. The Arian Controversy 318-381, Edinburgh 1988.
- Harder, Richard: Plotins Schriften. Neubearbeitung mit griechischem Lesetext und Anmerkungen fortgeführt von Rudolf Beutler und Willy Theiler, Bd. IV: Die Schriften 39-45 der chronologischen Reihenfolge, b) Anmerkungen, Hamburg 1967.
- Harl, Marguerite: Recherches sur l'origénisme d'Origène: la «satiété» (κόρος) de la contemplation comme motif de la chute des âmes. In: StP 8 (1966) 373-405.
- -. Le langage de l'expérience religieuse chez les Pères grecs. In: RSLR 13 (1977) 5-34
- —. Citations et commentaires d'Exode 3,14 chez les Pères Grecs des quatre premiers siècles. In: P. Vignaux (Hg.): Dieu et l'être. Exégèses d'Exode 3,14 et de Coran 20,11-24, Paris 1978, 87-108.
- —. L'éloge de la fête de Pâques dans le Prologue du Sermon In Sanctum Pascha de Grégoire de Nysse. (In Sanctum Pascha 245,4-253,18). In: A. Spira / Chr. Klock (Hgg.): The Easter Sermons of Gregory of Nyssa. Translation and Commentary, Cambridge (Mass.) 1981, 81-100.

- —. Moïse figure de l'évèque dans l'éloge de Basile de Grégoire de Nysse (381). Un plaidoyer pour l'autorité épiscopale. In: A. Spira / Chr. Klock (Hgg.): The Biographical Works of Gregory of Nyssa. Cambridge (Mass.) 1984, 71-119.
- —. Références philosophiques et références bibliques du langage de Grégoire de Nysse dans ses Orationes in Canticum canticorum. In: H. Eisenberger (Hg.): EPMHNEYMATA. FS f. H. Hörner zum sechzigsten Geburtstag, Heidelberg 1990, 117-131.
- Harnack, Adolf von: Dogmengeschichte, Tübingen <sup>8</sup>1991.
- Harrison, E.F.: Grace and Human Freedom according to St. Gregory of Nyssa, Graduate Theological Union, Berkeley 1986.
- -.. Receptacle Imagery in St. Gregory of Nyssa's Anthropology. In: StP 22 (1989) 23-27.
- -. Male and Female in Cappadocian Theology, In: JThS 41 (1990) 441-471.
- —. A Gender Reversal in Gregory of Nyssa's First Homily on the Song of Songs. In: StP 27 (1993) 34-38.
- Hauschild, Wolf-Dieter: Basilius von Caesarea. Briefe I, Stuttgart 1990.
- Haykin, Michael A.G.: The Spirit of God. The Exegesis of 1 and 2 Corinthians in the Pneumatomachian Controversy of the Fourth Century, Leiden-New York-Köln 1994.
- Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I = Werke Bd. 8, edd. E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt 1986.
- —. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I = Werke Bd. 18, edd. E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt 1986 [zitiert 1986a].
- —. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie II = Werke Bd. 19, edd. E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt 1986.
- Heidegger, Martin: Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den »Humanismus«, Bern-München 1975.
- —. Zur Seinsfrage, Frankfurt <sup>4</sup>1977.
- —. Sein und Zeit, Tübingen <sup>15</sup>1984.
- -. Was ist Metaphysik? Frankfurt <sup>13</sup>1986.
- -.. Identität und Differenz, Pfullingen <sup>8</sup>1986 [zitiert 1986a].
- -. Ontologie (Hermeneutik der Faktizität), Frankfurt 1988.
- Heine, Ronald E.: Perfection in the Virtuous Life. A Study in the Relationship Between Edification and Polemical Theology in Gregory of Nyssa's <u>De Vita Moysis</u>, Philadelphia 1975.
- -.. Gregory of Nyssa's Apology for Allegory. In: VigChr 38 (1984) 360-370.
- —. Exegesis and Theology in Gregory of Nyssa's Fifth Homily on Ecclesiastes. In: St.G. Hall (Ed.): Gregory of Nyssa. Homilies on Ecclesiastes. An English Version with Supporting Studies, Berlin-New York 1993, 197-222.
- Heitsch, Ernst: Parmenides. Die Anfänge der Ontologie, Logik und Naturwissenschaft. Die Fragmente, München 1974.
- Hennessy, James E.: The Background, Sources and Meaning of Divine Infinity in St. Gregory of Nyssa, Fordham University 1963 (unpublished Ph.D.).
- Henry, Paul: Études plotiniennes I. Les états du texte de Plotin, 1938.
- —. Trois apories orales de Plotin sur les Categories d'Aristote. In: Zetesis. Album amicorum door vrienden en collega's aangeboden aan Prof. Dr. E. de Strycker, Antwerpen-Utrecht 1973, 234-265.

- —. The Oral Teaching of Plotinus. In: Dionysius 6 (1982) 3-12.
- Hicks, R.D.: Aristoteles. De anima. With Translations, Introductions and Notes, Hildesheim-Zürich-New York 1990.
- Himmerich, Wilhelm: Eudaimonia. Die Lehre des Plotin von der Selbstverwirklichung des Menschen, Würzburg 1959.
- Hirschle, Maurus: Sprachphilosophie und Namenmagie im Neuplatonismus. Mit einem Exkurs zu > Demokrit < B 142, Meisenheim 1979.
- Hochstaffl, Josef: Negative Theologie. Ein Versuch zur Vermittlung des patristischen Begriffs, München 1976.
- Hoffmann, Michael: Die Entstehung von Ordnung. Über den Zusammenhang von Sein, Erkennen und Handeln in der späteren Philosophie Platons, Diss.phil.masch. München 1993.
- Holl, Karl: Amphilochius von Ikonium in seinem Verhältnis zu den großen Kappadoziern, Darmstadt 1969.
- Hölscher, Uvo: Parmenides. Vom Wesen des Seienden. Die Fragmente, Frankfurt 1986.
- Hörner, Hadwig: Über Genese und derzeitigen Stand der großen Edition der Werke Gregors von Nyssa. In: M. Harl (Hg.): Écriture et culture philosophique dans la pensée de Grégoire de Nysse, Leiden 1971, 18-50.
- Horn, Gabriel: Le »miroir«, la »nuée«, deux manières de voir Dieu d'après saint Grégoire de Nysse. In: RAM 8 (1927) 113-131.
- Hossenfelder, Malte: Epikur, München 1991.
- Hübner, Reinhard M.: Gregor von Nyssa und Markell von Ankyra. In: M. Harl (Hg.): Écriture et culture philosophique dans la pensée de Grégoire de Nysse, Leiden 1971, 199-229.
- —. Gregor von Nyssa als Verfasser der sog. Ep. 38 des Basilius. Zum unterschiedlichen Verständnis der οὐσία bei den kappadozischen Brüdern. In: J. Fontaine / Ch. Kannengiesser (Eds.): Epektasis. Mélanges patristiques offerts au Cardinal Jean Daniélou, Paris 1972, 463-490.
- —. Die Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa. Untersuchungen zum Ursprung der >physischen < Erlösungslehre, Leiden 1974.</p>
- —. Der Gott der Kirchenväter und der Gott der Bibel: Zur Frage der Hellenisierung des Christentums, München 1979.
- —. Soteriologie, Trinität, Christologie. Von Markell von Ankyra zu Apollinaris von Laodicea. In: M. Böhnke / H. Heinz (Hgg.): Im Gespräch mit dem dreieinen Gott: Elemente einer trinitarischen Theologie, FS zum 65. Geburtstag von W. Breuning, Düsseldorf 1985, 175-196.
- —. Die Schrift des Apolinarius von Laodicea gegen Photin (Pseudo-Athanasius, Contra Sabellianos) und Basilius von Caesarea, Berlin-New York 1989.
- —. Basilius von Caesarea und das Homoousios. In: L.R. Wickham / C.P. Bammel / E.C.D. Hunter (Hgg.): Christian Faith and Greek Philosophy in Late Antiquity. Essays in Tribute to George Christopher Stead, Leiden-New York-Köln 1993, 70-91.
- Hunger, H.: Reich der Neuen Mitte. Der christliche Geist der byzantinischen Kultur, Graz-Wien-Köln 1965.
- Huybrechts, Paul: Le «Traité de la virginité» de Grégoire de Nysse. Idéal de vie monastique ou idéal de vie chrétienne? In: NRT 115 (1993) 227-242.

- Ivánka, Endre von: Vom Platonismus zur Theorie der Mystik. (Zur Erkenntnislehre Gregors von Nyssa). In: Schol 11 (1936) 163-195
- —. Dunkelheit, mystische. In: RAC 4 (1959) 350-358.
- Plato Christianus. Übernahme und Umgestaltung des Platonismus durch die Väter, Einsiedeln 1964.
- —. Eine Frage zu »De infantibus qui praemature abripiuntur« (PG 46, 161-192). In: H. Dörrie / M. Altenburger / U. Schramm (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 79-82.
- Jacob, Christoph: Allegorese: Rhetorik, Ästhetik, Theologie. In: Th. Sternberg (Hg.): Neue Formen der Schriftauslegung? Freiburg-Basel-Wien 1992 (QD 140), 131-163.
- Jaeger, Werner: Two Rediscovered Works of Ancient Christian Literature: Gregory of Nyssa and Macarius, Leiden 1954.
- —. Humanistische Reden und Vorträge, Berlin <sup>2</sup>1960.
- —. Das frühe Christentum und die griechische Bildung, Berlin 1963.
- —. Gregor von Nyssa's Lehre vom Heiligen Geist. Aus dem Nachlaß hg. v. H. Dörries, Leiden 1966.
- Jones, Roger M.: Die Ideen als Gedanken Gottes. In: C. Zintzen (Hg.): Der Mittelplatonismus, Darmstadt 1981, 187-199.
- Jüngel, Eberhard: Unterwegs zur Sache, München 1972.
- Junod, Eric: Moïse, exemple de la perfection, selon Grégoire de Nysse. In: R. Martin-Achard u.a. (Hg.): La figure de Moïse. Écriture et relectures, Genève 1978, 81-98.
- Jüssen, Klaudius: Unendlichkeit Gottes. In: LThK<sup>2</sup> 10 (1986: Sonderausgabe) 480-481.
- Kannengiesser, Charles: L'infinité divine chez Grégoire de Nysse. In: RSR 55 (1967) 55-65.
- —. Logique et idées motrices dans le recours biblique selon Grégoire de Nysse. In: H. Dörrie / M. Altenburger / U. Schramm (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 85-103.
- Kees, Reinhard Jakob: Die Lehre von der Oikonomia Gottes in der Oratio catechetica Gregors von Nyssa, Leiden-New York-Köln 1995.
- Kennedy, George: The Art of Persuasion in Greece, Princeton 1963.
- -.. The Art of Rhetoric in the Roman World 300 B.C.-A.D. 300, Princeton 1972.
- Kenney, John Peter: Mystical Monotheism. A Study in Ancient Platonic Theology, Hanover-London 1991.
- Kenny, Anthony: The Aristotelian Ethics. A Study of the Relationship between the *Eudemian* and *Nicomachean Ethics* of Aristotle, Oxford 1978.
- -.. Aristotle on the Perfect Life, Oxford 1992.
- Kim, Sung-Jin: Der Widerspruch und das Urteil in Platons Parmenides. Untersuchungen zur platonischen Dialektik, Frankfurt-Bern-New York-Paris 1989.
- Klauck, Hans-Josef: Die Johannesbriefe, Darmstadt 1991 (<sup>2</sup>1995).
- Klock, Christoph: Gregors Osterpredigten in ihrer literarhistorischen Tradition. In: A. Spira / Chr. Klock (Hgg.): The Easter Sermons of Gregory of Nyssa. Translation and Commentary, Cambridge (Mass.) 1981, 319-354.
- —. Untersuchungen zu Stil und Rhythmus bei Gregor von Nyssa. Ein Beitrag zum Rhetorikverständnis der griechischen Väter, Frankfurt a.M. 1987.

- Kobusch, Theo: Studien zur Philosophie des Hierokles von Alexandrien. Untersuchungen zum christlichen Neuplatonismus, München 1976.
- —. Sein und Sprache. Historische Grundlegung einer Ontologie der Sprache, Leiden-New York-Køpenhavn-Köln 1987.
- —. Name und Sein. Zu den sprachphilosophischen Grundlagen in der Schrift Contra Eunomium des Gregor von Nyssa. In: L.F. Mateo-Seco / J.L. Bastero (Edd.): El »Contra Eunomium I« en la producción literaria de Gregorio de Nisa, Pamplona 1988, 247-268.
- —. Metaphysik als Einswerdung. Zu Plotins Begründung einer neuen Metaphysik. In: L. Honnefelder / W. Schüßler (Hgg.): Transzendenz. Zu einem Grundwort der klassischen Metaphysik, FS Kl. Kremer zum 65. Geburtstag, Paderborn 1992, 93-114.
- —. Zeit und Grenze. Zur Kritik des Gregor von Nyssa an der Einseitigkeit der Naturphilosophie. In: St.G. Hall (Ed.): Gregory of Nyssa. Homilies on Ecclesiastes. An English Version with Supporting Studies, Berlin-New York 1993, 299-317.
- Koch, Hugo: Das mystische Schauen beim heiligen Gregor von Nyssa. In: ThQ 80 (1898) 397-420.
- Konstantinou, Evangelos G.: Die Tugendlehre Gregors von Nyssa im Verhältnis zu der Antik-Philosophischen und Jüdisch-Christlichen Tradition, Würzburg 1966.
- Kontoulis, Georg: Zum Problem der Sklaverei (ΔΟΥΛΕΙΑ) bei den kappadokischen Kirchenvätern und Johannes Chrysostomus, Bonn 1993.
- Kopeček, Thomas A.: A History of Neo-Arianism, 2 Vols., Cambridge (Mass.) 1979.

Krämer Hans Joachim: Arete bei Plato und Aristoteles, Heidelberg 1959.

- —. Der Ursprung der Geistmetaphysik. Untersuchungen zur Geschichte des Platonismus zwischen Platon und Plotin, Amsterdam 1964.
- -. Grundfragen der aristotelischen Theologie. In: ThPh 44 (1969) 363-382.481-505.
- Kremer, Klaus: Wer ist das eigentlich der Mensch? Zur Frage nach dem Menschen bei Thomas von Aquin. In: TTZ 84 (1975) 73-84.129-143.
- —. Bonum est diffusivum sui. Ein Beitrag zum Verhältnis von Neuplatonismus und Christentum. In: ANRW II 36,2 (1987) 994-1032.
- Dionysius Pseudo-Areopagita oder Gregor von Nazianz? Zur Herkunft der Formel:
   > Bonum est diffusivum sui <. In: ThPh 63 (1988) 579-585.</li>
- —. Einleitung. In: Plotin. Seele Geist Eines. Enneade IV 8, V 4, V 1, V 6 und V 3, Hamburg 1990, VIII-XXXVII.

Krevelen, Dirk Andree van [siehe Quellen: Philodem].

Kroll, W.: Dexippos. In: RE 5,1 (1903) 293-294.

Künne, Wolfgang: Abstrakte Gegenstände. Semantik und Ontologie, Frankfurt 1983.

—. »Im übertragenen Sinne«. Zur Theorie der Metapher. In: Conceptus 17 (1983) 181-200 [zitiert: 1983a].

Kustas, G.L.: Studies in Byzantine Rhetoric, Thessaloniki 1973.

—. Saint Basil and the Rhetorical Tradition. In: P.J. Fedwick (Hg.): Basil of Caesarea: Christian, Humanist, Ascetic, Bd. 1, Toronto 1981, 221-279.

Langerbeck, Hermann: Zur Interpretation Gregors von Nyssa. In: ThLZ 82 (1957) 81-90.

Lattke, Michael: Hymnus. Materialien zu einer Geschichte der antiken Hymnologie, Freiburg (Schweiz)-Göttingen 1991.

- Lausberg, Heinrich: Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, München <sup>2</sup>1973.
- LeBoulluec, A.: La notion d'hérésie dans la littérature grecque II<sup>e</sup>-III<sup>e</sup> siècles, 2 Bde., Paris 1985.
- Leinkauf, Thomas: Absolute Selbstreflexion als >höchster Punkt< der antiken Philosophie. In: PhJ 94 (1987) 395-404.
- Leisegang, Hans: Die Erkenntnis Gottes im Spiegel der Seele und der Natur. In: ZPhF 4 (1949) 161-183.
- Leroux, Georges: Plotin. Traité sur la liberté et la volonté de l'Un [Ennéade VI, 8 (39)]. Introduction, texte grec, traduction et commentaire, Paris 1990.
- Levasti, Arrigo: La dottrina mistica di S. Gregorio di Nissa. In: RAMi 12 (1967) 548-562 und 13 (1968) 44-61.
- Lewy, Hans: Sobria Ebrietas. Untersuchungen zur Geschichte der antiken Mystik, Gießen 1929.
- Leys, Roger: L'image de Dieu chez Saint Grégoire de Nysse. Esquisse d'une doctrine, Paris
- Lieske, Alois: Zur Theologie der Christusmystik Gregors von Nyssa. In: Schol 14 (1939) 485-514.
- —. Die Theologie der Christusmystik Gregors von Nyssa. In: ZKTh 70 (1948) 49-93.129-168.315-340.
- Lilla, Salvatore: Introduzione al medio platonismo, Roma 1992.
- Limberis, Vasiliki: The Concept of >freedom < in Gregory of Nyssa's de instituto Christiano. In: StP 28 (1993) 39-41.</p>
- Lloyd, A.C.: The Anatomy of Neoplatonism, Oxford 1990.
- Löhr, Gebhard: Das Problem des Einen und Vielen in Platons »Philebos«, Göttingen 1990.
- Loenen, J.H.: Die Metaphysik des Albinos: Versuch einer gerechten Würdigung. In: C. Zintzen (Hg.): Der Mittelplatonismus, Darmstadt 1981, 98-149.
- Lorenz, Rudolf: Das vierte Jahrhundert (Osten) = Die Kirche in ihrer Geschichte. Ein Handbuch, hg. v. B. Moeller, Bd. 1, Lieferung C 2, Göttingen 1992.
- Lossky, Vladimir: Die mystische Theologie der morgenländischen Kirche, Graz-Wien-Köln 1961.
- Louth, Andrew: The Origins of the Christian Mystical Tradition. From Plato to Denys, Oxford 1981.
- Löser, Werner: Im Geiste des Origenes. H.U.v. Balthasar als Interpret der Theologie der Kirchenväter, Frankfurt 1976.
- Logan, A.H.B.: Marcellus of Ancyra and the Councils of AD 325: Antioch, Ancyra, and Nicaea. In: JThS 43 (1992) 428-446.
- Luther, Wilhelm: »Wahrheit« und »Lüge« im ältesten Griechentum, Leipzig 1935.
- Lutz-Bachmann, Matthias: Hellenisierung des Christentums? In: C. Colpe / L. Honnefelder / M. Lutz-Bachmann (Hgg.): Spätantike und Christentum. Beiträge zur Religions- und Geistesgeschichte der griechisch-römischen Kultur und Zivilisation der Kaiserzeit, Berlin 1992, 77-98.
- Maas, Paul: (Rez.) W. Fritz: Die handschriftliche Überlieferung der Briefe des Bischofs Synesios. In: BPhW 26 (1906) 776-777.

- —. Zu den Beziehungen zwischen Kirchenvätern und Sophisten I. Drei neue Stücke aus der Korrespondenz des Gregorios von Nyssa. In: SAWB 43 (1912) 988-999.
- MacLeod, C.W.: Allegory and Mysticism in Origen and Gregory of Nyssa. In: JThS 22 (1971) 362-379.
- -.. ANAΛΥΣΙΣ: A Study in Ancient Mysticism. In: JThS 21 (1970) 43-55.
- -.. The Preface to Gregory of Nyssa's Life of Moses. In: JThS 33 (1982) 183-191.
- Malherbe, Abraham J. / Ferguson, Everett: Gregory of Nyssa. The Life of Moses. Translation, Introduction and Notes. Preface by J. Meyendorff, New York-Ramsey-Toronto 1978.
- Mann, Friedhelm: Gregor, rhetor et pastor: Interpretation des Proömiums der Schrift Gregors von Nyssa "De infantibus praemature abreptis". In: VigChr 31 (1977) 126-147.
- —. Das Vokabular des Eunomios im Kontext Gregors. In: L.F. Mateo-Seco / J.L. Bastero (Eds.): El »Contra Eunomium I« en la producción literaria de Gregorio de Nisa, Pamplona 1988, 173-202.
- Margerie, Bertrand de: Introduction à l'histoire de l'exégèse I: Les Pères grecs et orientaux, Paris 1980.
- Markschies, Christoph: Die platonische Metapher vom >inneren Menschen <: eine Brücke zwischen antiker Philosophie und altchristlicher Theologie. In: ZKG 105 (1994) 1-17.
- Marx, Werner: Einführung in Aristoteles' Theorie vom Seienden, Hamburg 1972.
- Mattioli, Umberto: 'Ασθένεια e άνδρεία, Parma 1983.
- Mateo-Seco, Lucas F.: La muerte y su más allá en el Dialogo sobre el alma y la resurreción de Gregorio de Nisa. In: STh 3 (1971) 75-107.
- —. La Cristologia y Soteriologia del "Contra Eunomium I". In: L.F. Mateo-Seco / J.L. Bastero (Eds.): El "Contra Eunomium I" en la producción literaria de Gregorio de Nisa, Pamplona 1988, 391-406.
- —. Gregorio de Nisa. La Vida de Moisés 1993 [siehe Editionen].
- McDermott, John M.: Hilary of Poitiers: The Infinite Nature of God. In: VigChr 27 (1973) 172-202.
- McGinn, Bernard: Die Mystik im Abendland Bd. 1: Ursprünge, Freiburg-Basel-Wien 1994.
- Mees, Michael: Mensch und Geschichte bei Gregor von Nyssa. In: Aug 16 (1976) 317-335.
- Meijer, Peter Ane: Plotinus on the Good or the One (Enneads VI,9). An analytical Commentary, Amsterdam 1992.
- Meijering, Eginhard Peter: Wie platonisierten Christen? Zur Grenzziehung zwischen Platonismus, kirchlichem Credo und patristischer Theologie. In: VigChr 28 (1974) 15-28.
- Die Hellenisierung des Christentums im Urteil Adolf von Harnacks, Amsterdam-Oxford-New York 1985.
- Meissner, Henriette M.: Rhetorik und Theologie. Der Dialog Gregors von Nyssa De Anima et Resurrectione, Frankfurt-Bern-New York-Paris 1991.
- —. Grammatik und Rhetorik in Gregors von Nyssa Exegese des Buches Prediger. Beobachtungen zur fünften Homilie. In: St.G. Hall (Ed.): Gregory of Nyssa. Homilies on Ecclesiastes. An English Version with Supporting Studies, Berlin-New York 1993, 223-248.
- Meredith, Anthony: Orthodoxy, Heresy and Philosophy in the Latter Half of the Fourth Century. In: HeyJ 15 (1975) 5-21.

- —. Traditional Apologetic in the Contra Eunomium of Gregory of Nyssa. In: StP 14 (1976) 315-319.
- -. Gregory of Nyssa and Plotinus. In: StP 17,3 (1982) 1120-1126.
- -.. (Rez.) Ch. Apostolopoulos, Phaedo Christianus. In: JThS 39 (1988) 258-260.
- —. The Divine Simplicity. Contra Eunomium 1.223-241. In: L.F. Mateo-Seco / J.L. Bastero (Eds.): El »Contra Eunomium I« en la producción literaria de Gregorio de Nisa, Pamplona 1988, 339-351 [zitiert: 1988a].
- —. The Concept of Mind in Gregory of Nyssa and the Neoplatonists. In: StP 22 (1989) 35-51.
- —. The Idea of God in Gregory of Nyssa. In: H.R. Drobner / Chr. Klock (Hgg.): Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen Spätantike, Leiden-New York-Kopenhagen-Köln 1990, 127-147.
- —. The Good and the Beautiful in Gregory of Nyssa. In: H. Eisenberger (Hg.): EPMHNEYMATA. FS f. H. Hörner, Heidelberg 1990, 133-145 [zitiert: 1990a].
- —. Homily I. In: St.G. Hall (Hg.): Gregory of Nyssa. Homilies on Ecclesiastes. An English Version with Supporting Studies, Berlin-New York 1993, 145-158.
- —. Plato's >cave < (Republic vii 514a-517e) in Origen, Plotinus, and Gregory of Nyssa. In: StP 27 (1993) 49-61 [zitiert: 1993a].
- Méridier, Louis: L'influence de la seconde sophistique sur l'œuvre de Grégoire de Nysse, Paris-Rennes 1906.
- Merki, Hubert: 'ΟΜΟΙΩΣΙΣ ΘΕΩ. Von der platonischen Angleichung an Gott zur Gottähnlichkeit bei Gregor von Nyssa, Freiburg i. Ue. 1952.
- Migliori, Maurizio: Dialettica e Verità. Commentario filosofico al »Parmenide« di Platone, Milano 1990.
- Miller, Mitchell H. Jr.: Plato's Parmenides. The Conversion of the Soul, Princeton 1986.
- Mondolfo, Rudolfo: L'infinto nel pensiero dell'antichità classica, Firenze 1956.
- Moore, A.W.: The Infinite, London-New York 1991.
- Moraux, Paul: Der Aristotelismus bei den Griechen. Von Andronikos bis Alexander von Aphrodisias. Bd. 1: Die Renaissance des Aristotelismus im I. Jh. v. Chr., Berlin-New York 1973.
- —. Der Aristotelismus bei den Griechen. Von Andronikos bis Alexander von Aphrodisias. Bd. 2: Der Aristotelismus im I. und II. Jh. n. Chr., Berlin-New York 1984.
- Moreschini, Claudio: Gregorio di Nissa. Teologia Trinitaria. Contro Eunomio. Confutazione della professione di fede di Eunomio, Milano 1994.
- Moriarty, Rachel: Human Owners, Human Slaves: Gregory of Nyssa, *Hom. Eccl.* 4. In: StP 27 (1993) 62-70.
- Mortley, Raoul: From Word to Silence I: The rise and fall of logos, Bonn 1986.
- —. From Word to Silence II: The way of negation, Christian and Greek, Bonn 1986 [zitiert: 1986a].
- Mosshammer, Alden A.: The Created and the Uncreated in Gregory of Nyssa Contra Eunomium 1,105-113. In: L.F. Mateo-Seco / J.L. Bastero (Eds.): El »Contra Eunomium I« en la producción literaria de Gregorio de Nisa, Pamplona 1988, 353-379.
- —. Disclosing but not Disclosed. Gregory of Nyssa as Deconstructionist. In: H.R. Drobner / Chr. Klock (Hgg.): Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen Spätantike, Leiden-New York-Kopenhagen-Köln 1990, 99-123.

- -.. Non-Being and Evil in Gregory of Nyssa. In: VigChr 44 (1990) 136-167 [zitiert: 1990a].
- Moutsoulas, Elias D.: Γρηγόριος ὁ Νύσσης ὡς ἐρμηνευτὴς τῆς ᾿Αγίας Γραφῆς. In: Πόνημα εὕγνωμον, τιμοτικὸς τόμος ἐπὶ τῆ 40 ἐτηρίδι συγγραφικῆς δράσεως καὶ τῆ 35 ἐτηρίδι καθηγεσίας τοῦ Βασιλείου Μ. Βέλλα, ἐπιμελεία καθηγητοῦ Α. Π. Χαστούπη, Athen 1969, 465-485.
- —. La Pneumatologie du »Contra Eunomium I«. In: L.F. Mateo-Seco / J.L. Bastero (Eds.): El »Contra Eunomium I« en la producción literaria de Gregorio de Nisa, Pamplona 1988, 381-390.
- Muckle, Joseph Thomas: The Doctrine of St. Gregory of Nyssa on Man as the Image of God. In: MS 7 (1945) 55-84.
- Mühlenberg, Ekkehard: Die Unendlichkeit Gottes bei Gregor von Nyssa. Gregors Kritik am Gottesbegriff der klassischen Metaphysik, Göttingen 1966.
- —. Die philosophische Bildung Gregors von Nyssa in den Büchern Contra Eunomium. In: M. Harl (Ed.): Écriture et culture philosophique dans la pensée de Grégoire de Nysse, Leiden 1971, 230-251.
- —. Die Gottheit des inkarnierten Christus erwiesen durch seine Selbstmächtigkeit Freiheit der Selbstbestimmung (In Sanctum Pascha p. 247,26 248,27). In: A. Spira / Chr. Klock (Hgg.): The Easter Sermons of Gregory of Nyssa. Translation and Commentary, Philadelphia 1981, 123-137.
- Naldini, M.: Basilio di Cesarea. Discorso ai Giovanni. Oratio ad adolescentes con la versione latina di Leonardo Bruni, Florenz 1984.
- Nasemann, Beate: Theurgie und Philosophie in Jamblichs De mysteriis, Stuttgart 1991.
- Neubecker, Annemarie Jeanette: Philodemus. Über die Musik IV. Buch, Napoli 1986.
- Norden, Eduard: Die antike Kunstprosa vom VI. Jahrhundert v. Chr. bis in die Zeit der Renaissance, Bd. 2, Leipzig, Berlin <sup>2</sup>1909 [ND: Darmstadt 1971].
- Normann, Friedrich: Teilhabe ein Schlüsselwort der Vätertheologie, Münster 1978.
- Norris, Frederick W.: Faith gives Fullness to Reasoning. The Five Theological Orations of Gregory Nazianzen. Introduction and Commentary, Leiden-New York-København-Köln 1991.
- Nygren, Anders: Eros und Agape. Gestaltwandlungen der christlichen Liebe. 2. Teil, Gütersloh 1937.
- O'Brien, Denis: Aristote: Quantité et contrariété. Une critique de l'école d'Oxford. In: P. Aubenque (Ed.): Concepts et Catégories dans la pensée antique, Paris 1980, 89-165.
- O'Connell, Patrick F.: The Double Journey in Saint Gregory of Nyssa: The Life of Moses. In: GOTR 28 (1983) 301-324.
- Oehler, Klaus: Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Aristoteles. Ein Beitrag zur Erforschung der Geschichte des Bewußtseinsproblems in der Antike, München 1962.
- —, Aristoteles, Kategorien, Berlin 1984.
- Ohm, Th.: Mystik, Religionsgeschichtlich. In: LThK<sup>2</sup> 7 (1986: Sonderausgabe) 732-733.
- O'Meara, Dominic J.: Pythagoras Revived. Mathematics and Philosophy in Late Antiquity, Oxford 1989.
- —. Plotinus. An Introduction to the Enneads, Oxford 1995.
- Oosthout, Henri: Modes of Knowledge and the Transcendental. An Introduction to Plotinus *Ennead* 5.3 [49] with a Commentary and Translation, Amsterdam 1991.

- O'Rourke, Fran: Being and Non-Being in the Pseudo-Dionysius. In: Th. Finan / V. Twomey (Eds.): The Relationship between Neoplatonism and Christianity, Dublin 1992, 55-78.
- Osborne, Catherine: Literal or Metaphorical? Some Issues of Language in the Arian Controversy. In: L.R. Wickham / C.P. Bammel / E.C.D. Hunter (Hgg.): Christian Faith and Greek Philosophy in Late Antiquity. Essays in Tribute to George Christopher Stead, Leiden-New York-Köln 1993, 148-170.
- Otis, Brooks: Cappadocian Thought as a Coherent System. In: DOP 12 (1958) 95-124.
- Panagopoulos, Johannes: Christologie und Schriftauslegung bei den griechischen Kirchenvätern. In: ZThK 89 (1992) 41-58.
- —. Ontologie oder Theologie der Person? Die Relevanz der patristischen Trinitätslehre für das Verständnis der menschlichen Person. In: KuD 39 (1993) 2-30.
- Pannenberg, Wolfhart: Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffs als dogmatisches Problem der frühchristlichen Theologie. In: ZKG 70 (1959) 1-45 [jetzt in: Ders.: Grundfragen systematischer Theologie, Göttingen 1967, 296-346].
- -.. Systematische Theologie Bd. 1, Göttingen 1988.
- Pelikan, Jaroslav: Christianity and Classical Culture. The Metamorphosis of Natural Theology in the Christian Encounter with Hellenism, New Haven-London 1993.
- Pellegrino, Michele: Il Platonismo di San Gregorio Nisseno nel dialogo "Intorno all' anima e alla risurrezione". In: RFNS 30 (1938) 437-474.
- Pépin, Jean: Mythe et Allégorie. Les origines grecques et les contestations judéo-chrétiennes, Paris 1976.
- —. La tradition de l'allégorie de Philon d'Alexandrie à Dante, Paris 1987.
- Peradze, Gregor: Die alt-christliche Literatur in der georgischen Überlieferung. in: OrChr 27 (1930) 80-98.
- Peri, Cesare: La »Vita di Mosè« di Gregorio di Nissa: un vaggio verso l'aretè cristiana. In: VetChr 11 (1974) 313-332.
- Peroli, Enrico: Il Platonismo e l'antropologia filosofica di Gregorio di Nisa. Con particolare riferimento agli influssi di Platone, Plotino e Porfirio, Milano 1993.
- —. Il conflitto fra Platonismo e Cristianismo nell' interpretazione di Heinrich Dörrie. Saggio integrativo. In: C. de Vogel: Platonismo e Cristianismo. Antagonismo o communi fondamenti? Milano 1993, 105-138 [zitiert: 1993a].
- Pesch, Otto Hermann / Peters, Albrecht: Einführung in die Lehre von Gnade und Rechtfertigung, Darmstadt 1981.
- Pietsch, Christian: Prinzipienfindung bei Aristoteles. Methoden und erkenntnistheoretische Grundlagen, Stuttgart 1992.
- Places, Édouard des: Jamblich und die chaldäischen Orakel. In: C. Zintzen (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus, Darmstadt 1977, 294-303.
- Pottier, Bernard: Dieu et le Christ selon Grégoire de Nysse. Etude systématique du «Contre Eunome» avec inédite des extraits d'Eunome, Paris 1994.
- Prauss, Gerold: Platon und der logische Eleatismus, Berlin 1966.
- Quasten, Johannes: A Pythagorean Idea in Jerome. In: AJP 63 (1942) 207-215.
- Quispel, Gilles: Gregorius van Nyssa en de mystiek. In: NThT 24 (1969/70) 250-25
- Rahner, Hugo: Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie der Väter, Salzburg 1964.
- Rahner, Karl: Mystik, Theologisch. In: LThK<sup>2</sup> 7 (1986: Sonderausgabe) 743-745.

- Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, Freiburg-Basel-Wien <sup>2</sup>1985 (Sonderausgabe).
- Rahner, Karl / Vorgrimler, Herbert: Kleines Theologisches Wörterbuch, Freiburg-Basel-Wien <sup>14</sup>1983.
- Rausch, Hannelore: Theoria. Von ihrer sakralen zur philosophischen Bedeutung, München 1982.
- Reale, Giovanni: Zu einer neuen Interpretation Platons. Eine Auslegung der Metaphysik der großen Dialoge im Lichte der »ungeschriebenen Lehre«, Paderborn-München-Wien-Zürich 1993.
- Regen, Frank: Formlose Formen. Plotins Philosophie als Versuch, die Regreßprobleme des Platonischen Parmenides zu lösen, Göttingen 1988.
- Rehn, Rudolf: Zur Theorie des Onoma in der griechischen Philosophie. In: B. Mojsisch (Hg.): Sprachphilosophie in Antike und Mittelalter, Bochumer Kolloquium, 2.-4. Juni 1982, Amsterdam 1986, 63-119.
- Rich, Audrey N.M.: Die platonischen Ideen als die Gedanken Gottes. In: C. Zintzen (Hg.): Der Mittelplatonismus, Darmstadt 1981, 200-211.
- Ricken, Friedo: Nikaia als Krisis des altkirchlichen Platonismus. In: ThPh 44 (1969) 321-341.
- —. Zur Rezeption der platonischen Ontologie bei Eusebios von Kaisareia, Areios und Athanasios. In: ThPh 53 (1978) 321-352.
- Philosophie der Antike, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1988.
- Riedinger, Rudolf: Neue Quellen zu den Eratopokriseis des Pseudo-Kaisarios. in: JÖB 19 (1970) 153-184.
- Riedweg, Christoph: Mysterienterminologie bei Platon, Philon und Klemens von Alexandrien, Berlin-New York 1987.
- —. Die Mysterien von Eleusis in rhetorisch geprägten Texten des 2./3. Jahrhunderts nach Christus. In: ICSt 13 (1992) 127-133.
- Rijlaarsdam, Jetske C.: Platon über die Sprache. Ein Kommentar zum Kratylos. Mit einem Anhang über die Quelle der Zeichentheorie Ferdinand de Saussures, Utrecht 1978.
- Risch, Franz Xaver: Pseudo-Basilius, Adversus Eunomium IV-V. Einleitung, Übersetzung und Kommentar, Leiden-New York-Köln 1992.
- Rist, John M.: Plotinus. The Road to Reality, Cambridge-London-New York-Melbourne 1967.
- —. Mystik und Transzendenz im späteren Neuplatonismus. In: C. Zintzen (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus, Darmstadt 1977, 373-390.
- —. Basil's »Neoplatonism«: Its Background and Nature. In: P.J. Fedwick (Ed.): Basil of Caesarea: Christian, Humanist, Ascetic, Bd. 1, Toronto 1981, 137-220.
- —. Albinos als ein Vertreter des eklektischen Platonismus. In: C. Zintzen (Hg.): Der Mittelplatonismus, Darmstadt 1981, 212-216 [zitiert: 1981a].
- Ritter, Adolf Martin: Die Gnadenlehre Gregors von Nyssa nach seiner Schrift Ȇber das Leben des Mose«. In: H. Dörrie / M. Altenburger / U. Schramm (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 195-239.
- —. Zum Homousios von Nizäa und Konstantinopel. Kritische Nachlese zu einigen neueren Diskussionen. In: A.M. Ritter (Hg.): Kerygma und Logos. Beiträge zu den geistesgeschichtlichen Beziehungen zwischen Antike und Christentum, FS f. C. Andresen, Göttingen 1979, 404-423.

- -.. Eunomius. In: TRE 10 (1982) 525-528.
- —. Dogma und Lehre in der Alten Kirche. In: C. Andresen (Hg.): Handbuch der Dogmenund Theologiegeschichte, Bd. 1: Die Lehrentwicklung im Rahmen der Katholizität, Göttingen 1988 (Studienausgabe; ND: 1989), 99-283.
- Ritter, Joachim: Die Lehre vom Ursprung und Sinn der Theorie bei Aristoteles. In: Ders.: Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, Frankfurt <sup>2</sup>1988, 9-33.
- Robinson, Richard: Plato's Earlier Dialectic, Oxford 1953.
- Roche, Timothy D.: (Rez.) A. Kenny. Aristotle on the Perfect Life. In: Mind 103 (1994) 202-208.
- Röder, Jürgen-André: Gregor von Nyssa. Contra Eunomium I 1-146, eingel., übers. und kommentiert, Frankfurt a.M.-Berlin-Bern 1993.
- Roloff, Dietrich: Die Großschrift III,8 V,8 V,5 II,9, Berlin 1970.
- Romano, Francesco: Proclo lettore e interprete del *Cratilo*. In: J. Pépin / H.D. Saffrey (Hgg.): Proclus lecteur et interprète des anciens. Actes du colloque international du CNRS Paris (2-4 octobre 1985), Paris 1987, 113-136.
- Roques René: Contemplation, extase et ténèbre chez le Pseudo-Denys. In: DSAM 2 (1953) 1885-1911.
- Ross, David: Aristotle. De Anima. Edited, with Introduction and Commentary, Oxford 1961.
- Roth, Catharine P.: Platonic and Pauline Elements in the Ascent of the Soul in Gregory of Nyssa's Dialogue on the Soul and Resurrection. In: VigChr 46 (1992) 20-30.
- Rowe, Christopher J.: Plato: Phaedrus, Warminster <sup>2</sup>1988.
- Ruh, Kurt: Geschichte der abendländischen Mystik. Erster Band: Die Grundlegung durch die Kirchenväter und die Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts, München 1990.
- —. Die >Mystica Theologia des Dionysius Pseudo-Areopagita im Lichte mittelalterlicher Kommentatoren. In: ZDAL 122 (1993) 127-145.
- Runia, David T.: Festugière revisited: Aristotle in the Greek Patres. In: VigChr 43 (1989) 1-34.
- —. Philo in Early Christian Literature, Assen-Minneapolis 1993.
- Rutten, Christian: Les catégories du monde sensible dans les *Ennéades* de Plotin, Paris 1961.
- Ryle, Gilbert: Plato's >Parmenides<. In: R.E. Allen (Hg.): Studies in Plato's Metaphysics, London 1965, 97-147.
- Sallis, John: Being and Logos. The Way of Platonic Dialogue, Atlantic Highlands <sup>2</sup>1986.
- Salmona, Bruno: Logos come trasparenza in Gregorio di Nissa. In: H.R. Drobner / Chr. Klock (Hgg.): Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen Spätantike, Leiden-New York-Kopenhagen-Köln 1990, 165-171.
- Sambursky, Shmuel: Der Begriff der Zeit im späten Neuplatonismus. In: C. Zintzen (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus, Darmstadt 1977, 475-495.
- Sambursky, Shmuel / Pines, S.: The Concept of Time in Late Neoplatonism. Texts with Translation, Introduction and Notes, Jerusalem 1971.
- Schäublin, Christoph: Untersuchungen zu Methode und Herkunft der antiochenischen Exegese, Köln-Bonn 1974.
- —. Zur paganen Prägung der christlichen Exegese. In: J. van Oort / U. Wickert (Hgg.): Christliche Exegese zwischen Nicaea und Chalcedon, Kampen 1992, 148-173.

- Scheffczyk, Leo: Tendenzen und Brennpunkte der neueren Problematik um die Hellenisierung des Christentums, München 1982.
- Schmidt, Margot: Das Auge als Symbol der Erleuchtung bei Ephräm und Parallelen in der Mystik des Mittelalters. In: OrChr 68 (1984) 27-57.
- —. «Deiformis operatio». Gottförmiges Wirken als Vollendung der «contemplatio». In: M. Schmidt / D.R. Bauer (Hgg.): Grundfragen der Mystik, Stuttgart-Bad Cannstatt 1987, 221-234.
- Schmitt, Arbogast: Neuzeitliches Selbstverständnis und Deutung der Antike. In: H.-H. Krummacher (Hg.): Geisteswissenschaften wozu? Beispiele ihrer Gegenstände und ihrer Fragen, Stuttgart 1988, 187-210.
- —. Zur Erkenntnistheorie bei Platon und Descartes. In: Antike und Abendland 35 (1989) 54-84.
- -. Zahl und Schönheit in Augustins De musica, VI. In: WüJbbA. N.F. 16 (1990) 221-237.
- Schmitz, Hermann: Anaximander und die Anfänge der griechischen Philosophie, Bonn 1988.
- Schneider, Artur: Die mystisch-ekstatische Gottesschau im griechischen und christlichen Altertum. In: PhJ 31 (1918) 24-42.
- Schofield, Malcolm: The dénouement of the *Cratylus*. In: M. Schofield / M.C. Nussbaum (Eds.): Language and Logos. Studies in ancient Greek philosophy presented to G.E.L. Owen, Cambridge-London-New York 1982, 61-81.
- Schönborn, Christoph. v.: Die Christus-Ikone. Eine theologische Hinführung, Schaffhausen 1984.
- —. Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der Vergöttlichung des Menschen. In: FZPhTh 34 (1987) 3-47.
- Schönrich, Gerhard: Das Problem des Kratylos und die Alphabetisierung der Welt. In: PhJ 99 (1992) 29-50.
- Schroeder, Frederic M.: Saying and Having in Plotinus. In: Dionysius 9 (1985) 75-84.
- —. Synousia, Synaisthaesis and Synesis: Presence and Dependence in the Plotinian Philosophy of Consciousness. In: ANRW II 36,1 (1987) 667-699.
- Schubert, Andreas: Untersuchungen zur stoischen Bedeutungslehre, Göttingen 1994.
- Schubert, Venanz: Plotin. Einführung in sein Philosophieren, Freiburg-München 1973.
- Schwager, Raymund: Der wunderbare Tausch. Zur Geschichte und Deutung der Erlösungslehre, München 1986.
- Schwyzer, Hans-Rudolf: Plotinos. In: RE 21,1 (21978) 471-592.
- -.. Ammonius Sakkas, der Lehrer Plotins, Opladen 1983.
- Seel, Martin: Am Beispiel der Metapher. Zum Verhältnis von buchstäblicher und figürlicher Rede. In: Intentionalität und Verstehen, hg. v. Forum für Philosophie Bad Homburg, Frankfurt 1990, 237-272.
- Seibt, Klaus: Marcell von Ancyra. In: TRE 22 (1992) 83-89.
- -.. Die Theologie des Markell von Ankyra, Berlin-New York 1994.
- Sellin, Gerhard: Gotteserkenntnis und Gotteserfahrung bei Philo von Alexandrien. In: H.-J. Klauck (Hg.): Monotheismus und Christologie. Zur Gottesfrage im hellenistischen Judentum und im Urchristentum, Freiburg-Basel-Wien 1992 (QD 138), 17-40.

- Sesboüé, Bernard: Introduction. In: Basile de Césarée. Contre Eunome suivi de Eunome. Apologie. Introduction, Traduction et Notes de B. Sesboüé, Tome II (SC 305), Paris 1983, 189-197.
- Shaw, Gregory: Theurgy: Rituals of Unification in the Neoplatonism of Iamblichus. In: Traditio 41 (1985) 1-28.
- Sheldon-Williams, Inglis Patrick: The Greek Christian Platonist Tradition from the Cappadocians to Maximus and Eriugena. In: A.H. Armstrong (Ed.): The Cambridge History of Later Greek and Early Medieval Philosophy, Cambridge <sup>2</sup>1970, 421-533.
- Sheppard, Anne: Proclus' philosophical Method of Exegesis: The Use of Aristotle and the Stoics in the Commentary on the Cratylus. In: J. Pépin / H.D. Saffrey (Hgg.): Proclus lecteur et interprète des anciens. Actes du colloque international du CNRS Paris (2-4 octobre 1985), Paris 1987, 137-151.
- Sicherl, M.: Die Handschriften, Ausgaben und Übersetzungen von Jamblichos de mysteriis, Berlin 1957.
- Sieben, Hermann-Josef: Origenes. In Lucam Homiliae [siehe Quellen, Origenes].
- —. Basilius von Cäsarea. De Spiritu sancto [siehe Quellen, Basilius].
- Siegmann, Georg: Plotins Philosophie des Guten. Eine Interpretation von Enneade VI 7, Würzburg 1990.
- Simon, Marcel: Les saints d'Israël dans la dévotion de l'Eglise ancienne. In: RHPhR 34 (1954) 98-127.
- Simone, Russell J. de: The Dialectical Development of Trinitarian Theology: Augustine versus Eunomius' »Technological« Theology. In: Angelicum 64 (1987) 453-475.
- Simonetti, Manlio: La crisi ariana nel IV secolo, Roma 1975.
- —. Note sul testo della Vita di Mosè di Gregorio di Nissa. in: Orph 3 (1982) 338-357.
- —. La tecnica esegetica di Gregorio di Nissa nella Vita di Mosé. In.: SSR 6 (1982) 401-418 [zitiert: 1982a].
- —. La vita di Mosè, 1984 [siehe Quellen: Gregor von Nyssa: La vita ...]
- ... Lettera e/o allegoria. Un contributo alla storia dell'esegesi patristica, Roma 1985.
- Skimina, St.: De Ioannis Chrysostomi rhythmo oratorio, Krakau 1927.
- —. État actuel des études sur le rhythme de la prose grecque I: Bull. Int. de l'Acad. Polon. des Sciences et des Lettres. Classe de Philologie Classe d'Histoire et de Philosophie, Suppl. 3, Krakau 1937.
- Skouteris, Konstantinos B.: Η ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΝΥΣΣΗΣ, Athen 1969.
- Smith, Andrew: Porphyry's Place in the Neoplatonic Tradition. A Study in Post-Plotinian Neoplatonism, The Hague 1974.
- Sodano, A.: Giamblico. I misteri egiziani. Abbammone. Lettera a Porfirio. Introduzione, traduzione, apparati, appendici critiche e indici, Milano 1984.
- Sonderegger, Erwin: Simplikios: Über die Zeit. Ein Kommentar zum Corollarium de tempore, Göttingen 1982.
- Soulez, Antonia: Nommer et Signifier dans le >Cratyle< de Platon. In: B. Mojsisch (Hg.): Sprachphilosophie in Antike und Mittelalter, Bochumer Kolloquium, 2.-4. Juni 1982, Amsterdam 1986, 17-34.
- Špidlík, T.: Le libertá come riflesso del mistero trinitario nei Padri Greci. In: Aug 13 (1973) 515-523.

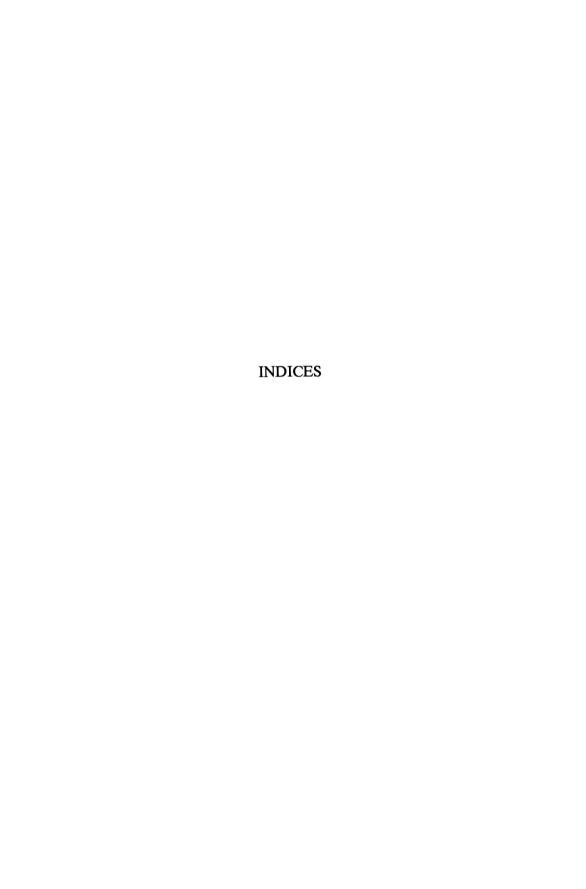
- Spira, Andreas: Rhetorik und Theologie in den Grabreden Gregors von Nyssa. In: StP 9 (1966) 106-114.
- —. Der Descensus ad inferos in der Osterpredigt Gregors von Nyssa De tridui spatio. In: A. Spira / Chr. Klock (Hgg.): The Easter Sermons of Gregory of Nyssa. Translation and Commentary, Philadelphia 1981, 195-261.
- —. »Stabilität« und »Instabilität« in der Ethik der Griechen. Zum Problem der Grenzenlosigkeit im westlichen Denken. In: ZRGG 36 (1984) 115-130.
- Spitzley, Thomas: Handeln wider besseres Wissen. Eine Diskussion klassischer Positionen, Berlin-New York 1992.
- Staats, Reinhart: Gregor von Nyssa und das Bischofsamt. In: ZKG 84 (1973) 149-173.
- Stead, George Christopher: The Platonism of Arius. In: JThS 15 (1964) 16-31.
- —. Ontologie und Terminologie bei Gregor von Nyssa. In: H. Dörrie / M. Altenburger / U. Schramm (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 107-127.
- —. Individual personality in Origen and the Cappadocian Fathers. In: U. Bianchi (Ed.): Arché e Telos. L'antropologia di Origene e di Gregorio di Nissa. Analisi storico-religiosa, Milano 1981, 170-191.
- Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffes in der frühchristlichen Theologie:
   W. Pannenbergs These neu bedacht. In: ThR 51 (1986) 349 371.
- —. Logic and the Application of Names to God. In: L.F. Mateo-Seco / J.L. Bastero (Eds.): El »Contra Eunomium I« en la producción literaria de Gregorio de Nisa, Pamplona 1988, 303-320.
- —. Philosophie und Theologie I: Die Zeit der Alten Kirche, Stuttgart-Berlin-Köln 1990.
- —. Why not three Gods? The Logic of Gregory of Nyssa's Trinitarian Doctrine. In: H.R. Drobner / Chr. Klock (Hgg.): Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen Spätantike, Leiden-New York-Kopenhagen-Köln 1990, 149-163 [zitiert 1990a].
- --. Homousios (ὁμοούσιος). In: RAC, Lieferung 122/123 (1992) 364-433.
- —. (Rez.) J. Pelikan. Christianity and Classical Culture. The Metamorphosis of Natural Theology in the Christian Encounter with Hellenism. In: JThS 45 (1994) 725-727.
- Steel, Carlos: L'anagogie par les apories. In: G. Boss / G. Seel (Eds.): Proclus et son influence. Actes du Colloque de Neuchâtel juin 1985, Neuchâtel 1987, 101-128.
- Steenberghen, Fernand van: Aristote et l'infini. In: Chr. Rutten / A. Motte (Eds.): Aristotelica. Mélanges offerts à Marcel de Corte, Bruxelles-Liège 1985, 337-350.
- Stein, A.: The Encomium of Gregory of Nyssa on his Brother Basil, Washington 1928.
- Stenzel, Julius: Zahl und Gestalt bei Platon und Aristoteles, Leipzig-Berlin <sup>2</sup>1933.
- -.. Plotin. In: Handbuch der Philosophie, 4. Abschnitt, München-Berlin 1934, 190-196.
- Stiegele, Paul: Der Agennesiebegriff in der griechischen Theologie des vierten Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Geschichte der trinitarischen Terminologie, Freiburg 1913.
- Strange, Steven K.: Plotinus, Porphyry, and the Neoplatonic Interpretation of the >Categories <. In: ANRW II 36.2 (1987) 955-974.
- Stritzky, Maria-Barbara von: Zum Problem der Erkenntnis bei Gregor von Nyssa, Münster 1973.
- Studer, Basil: Gott und unsere Erlösung, Düsseldorf 1985.
- —. Der geschichtliche Hintergrund des ersten Buches Contra Eunomium Gregors von Nyssa. In: L.F. Mateo-Seco / J.L. Bastero (Eds.): El »Contra Eunomium I« en la producción literaria de Gregorio de Nisa, Pamplona 1988, 139-171 [jetzt: Ders.: Do-

- minus Salvator. Studien zur Christologie und Exegese der Kirchenväter, Rom 1992, 463-498].
- Sweeney, Leo: Divine Infinity in Greek and Medieval Thought, New York-San Franzisko-Bern-Frankfurt-Berlin-Wien-Paris 1992.
- Sykes, D.A.: (Rez.) R.E. Heine. Perfection in the Virtuous Life. In: JEH 29 (1978) 97-98.
- Szlezák, Thomas Alexander: Platon und Aristoteles in der Nuslehre Plotins, Basel-Stuttgart 1979.
- —. Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den frühen und mittleren Dialogen, Berlin-New York 1985.
- Tarchnišvili, P. Michael: Geschichte der kirchlichen georgischen Literatur, Vatikan 1955.
- Techert, M.: Le platonisme dans le système de Jean Scot Érigène. In: RNSPh 28 (1927) 28-68.
- Terrieux, J.: Le De anima et resurrectione de Grégoire de Nysse. Introduction, traduction, annotation et index. Thèse pour le doctorat de 3<sup>e</sup> Cycle, Sorbonne 1981.
- Theiler, Willy: Antike und christliche Rückkehr zu Gott. In: Mullus. FS f. Th. Klauser, JAC.E 1, Münster 1964, 352-361.
- Townsley, Ashton L.: Parmenides and Gregory of Nyssa: An Antecedent of the »Dialectic« of »Participation in Being« in *De vita Moysis*. In: Sal 36 (1974) 641-646.
- Trimpi, Wesley: Muses of One Mind. The Literary Analysis of Experience and Its Continuity, Princeton 1983.
- Troiano, M.S.: I Cappadoci e la questione dell' origine dei nomi nella polemica contro Eunomio. In: VetChr 17 (1980) 313-346.
- Tugendhat, Ernst: (Rez.) K. Oehler. Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Aristoteles. In: Gn 38 (1966) 752-760.
- TI KATA TINOΣ. Eine Untersuchung zu Struktur und Ursprung aristotelischer Grundbegriffe, Freiburg-München <sup>4</sup>1988.
- Ullmann, W.: Der logische und der theologische Sinn des Unendlichkeitsbegriffes in der Gotteslehre Gregors von Nyssa. In: Bijdragen 48 (1987) 150-171.
- Underhill, Evelyn: Mystik. Eine Studie über die Natur und Entwicklung des religiösen Bewußtseins im Menschen, München 1928.
- Uthemann, Karl-Heinz: Die Sprache der Theologie nach Eunomius von Cyzicus. In: ZKG 104 (1993) 143-175.
- —. Die Sprachtheorie des Eunomios von Kyzikos und Severianos von Gabala. Theologie im Reflex kirchlicher Predigt. In: StP 24 (1993) 336-344 [zitiert: 1993a].
- Vaggione, R.P.: Ούχ ὡς Εν τῶν γεννημάτων. Some Aspects of Dogmatic Formulae in the Arian Controversy. In: StP 17,1 (1982) 181-187.
- —. An Appeal to Antiquity: The Seventeenth and Eighteenth Century Manuscripts of the Heretic Eunomius. In: R.C. Gregg (Ed.): Arianism. Historical and Theological Reassessments, Philadelphia 1985, 335-360.
- -.. Introduction [siehe Quellen, Eunomios 1987].
- Vandenbussche, E.: La part de la dialectique dans la théologie d'Eunomius «le technologue». In: RHE 40 (1944/5) 47-72.
- Verghese, T. Paul: ΔΙΑΣΤΗΜΑ and ΔΙΑΣΤΑΣΙΣ in Gregory of Nyssa. Introduction to a Concept and the Posing of a Problem. In: H. Dörrie / M. Altenburger / U. Schramm (Hgg.): Gregor von Nyssa und die Philosophie, Leiden 1976, 243-260.

- Verra, Valerio: Dialettica e filosofia in Plotino, Milano <sup>2</sup>1992.
- Viller, Marcel / Rahner, Karl: Aszese und Mystik in der Väterzeit. Ein Abriß, Freiburg 1939.
- Vinzent, Markus: Asterius von Kappadokien. Die theologischen Fragmente. Einleitung, kritischer Text, Übersetzung und Kommentar, Leiden-New York-Köln 1993.
- —. Gottes Wesen, Logos, Weisheit und Kraft bei Asterius von Kappadokien und Markell von Ankyra. In: VigChr 47 (1993) 170-191 [zitiert: 1993a].
- Völker, Walther: Das Vollkommenheitsideal des Origenes, Tübingen 1931.
- -.. Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955.
- Kontemplation und Ekstase bei Pseudo-Dionysius Areopagita, Wiesbaden 1958.
- Vogel, Cornelia J. de: La théorie de l'ἄπειρον chez Platon et dans la tradition platonicienne. In: RPh 149 (1959) 21-39.
- —. Platonism and Christianity: A Mere Antagonism, or a Profound Common Ground? In: VigChr 39 (1985) 1-62.
- -.. Rethinking Plato and Platonism, Leiden 1986.
- Vogt, Hermann J.: Die Schrift »Ex communibus notionibus« des Gregor von Nyssa. In: ThQ 171 (1991) 204-218.
- Vries, G.J. de: A Commentary on the Phaedrus of Plato, Amsterdam 1969.
- Waszink, J.H.: Der Platonismus und die altchristliche Gedankenwelt. In: Recherches sur la tradition Platonicienne. Entretiens sur l'antiquité classique, tome III, Vandœuvres-Genève 1955, 139-179.
- Watson, Gerard: Gregory of Nyssa's Use of Philosophy in the Life of Moses. In: IThQ 53 (1987) 100-112.
- Wehrli, Fritz: Kommentar zu Herakleides Pontikos [siehe Quellen; zitiert 1969].
- -.. Kommentar zu Eudemus von Rhodos [siehe Quellen; ziziert 1969a].
- Weissmahr, Béla: Philosophische Gotteslehre, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1983.
- Weiswurm, Alcuin Alois: The Nature of Human Knowledge According to St. Gregory of Nyssa, Washington 1952.
- Wenzel, Ruth: Posen des modernen Deikens. Die Yale Critics, Frankfurt-Bern-New York-Paris 1988.
- Whitman, Jon: Allegory. The Dynamics of an Ancient and Medieval Technique, Cambridge (Mass.) 1987.
- Whittaker, John: Neupythagoreismus und Negative Theologie. In: C. Zintzen (Hg.): Der Mittelplatonismus, Darmstadt 1981, 169-186.
- —. Numenius and Alcinous on the First Principle. In: Phoenix 32 (1978) 144-154 (jetzt: Ders.: Studies in Platonism and Patristic Thought, London 1984, VIII 144-154).
- —. Neopythagoreanism and the Transzendent Absolute. In: Symbolae Osloenses 48 (1973) 77-86 (jetzt: Ders.: Studies in Platonism and Patristic Thought, London 1984, XI 77-86).
- —. "Αρρητος καὶ ἀκατονόμαστος. In: H.-D. Blume / F. Mann (Hgg.): Platonismus und Christentum, FS f. H. Dörrie, JAC.E 10, Münster 1983, 303-306 (jetzt: Ders.: Studies in Platonism and Patristic Thought, London 1984, XII 303-306).
- —. ΕΠΕΚΕΙΝΑ NOY ΚΑΙ ΟΥΣΙΑΣ. In: VigChr 23 (1969) 91-104 (jetzt: Ders.: Studies in Platonism and Patristic Thought, London 1984, XIII 91-104).

- —. Philological Comments on the Neoplatonic Notion of Infinity. In: R.B. Harris (Hg.): The Significance of Neoplatonism. Studies in Neoplatonism: Ancient and Modern I, Norfolk 1976, 155-172 (jetzt: Ders.: Studies in Platonism and Patristic Thought, London 1984, XVIII 155-172).
- —. Lost and Found: Some Manuscripts of the *Didaskalikos* of Alcinous (Albinus). In: Symbolae Osloenses 49 (1973) 127-139 (jetzt: Ders.: Studies in Platonism and Patristic Thought, London 1984, XIX 127-139).
- —. Parisinus graecus 1962 and the Writings of Albinus. In: Phoenix 28 (1974) 320-354.450-456 (jetzt: Ders.: Studies in Platonism and Patristic Thought, London 1984, XX 320-354. XXI 450-456).
- —. Parisinus graecus 1962 and Janus Lascaris. In: Phoenix 31 (1977) 239-244 (jetzt: Ders.: Studies in Platonism and Patristic Thought, London 1984, XXII 239-244).
- —. Platonic Philosophy in the Early Centuries of the Empire. In: ANRW II 36,1 (1987) 81-123.
- Wickert, Ulrich: Biblische Exegese zwischen Nicaea und Chalcedon: Horizonte, Grundaspekte. In: J. van Oort / U. Wickert (Hgg.): Christliche Exegese zwischen Nicaea und Chalcedon, Kampen 1992, 9-31.
- Wickham, Lionel R.: The Syntagmation of Aetius the Anomean. In: JThS 19 (1968) 532-569.
- —. Aetius and the Doctrine of Divine Ingeneracy. In: StP 11 (1972) 259-263.
- Wiefel, Wolfgang: (Rez.) F. Dünzl. Braut und Bräutigam. In: ThLZ 120 (1995) 154-155.
- Wiles, Maurice: Reflections on the Origins of the Doctrine of the Trinity, Working Papers in Doctrine, London 1976.
- —. Eunomius: hair-splitting dialectician or defender of the accessibility of salvation? In: R. Williams (Ed.): The making of orthodoxy. Essays in honour of Henry Chadwick, Cambridge-New York-Port Chester-Melbourne-Sydney 1989, 157-172.
- Williams, Bernard: Cratylus' theory of names and its refutation. In: M. Schofield / M.C. Nussbaum (Eds.): Language and Logos. Studies in ancient Greek philosophy presented to G.E.L. Owen, Cambridge-London-New York 1982, 83-93.
- —. Cratylus' theory of names and its refutation. In: St. Everson (Ed.): Language, Cambridge 1994, 28-36.
- Williams, Rowan D.: The Logic of Arianism. In: JThS 34 (1983) 56-81.
- —. Macrina's Deathbed Revisited: Gregory of Nyssa on Mind and Passion. In: L.R. Wickham / C.P. Bammel / E.C.D. Hunter (Eds.): Christian Faith and Greek Philosophy in late Antiquity. Essays in Tribute to George Christopher Stead, Leiden-New York-Köln 1993, 227-246.
- Winden, J.C.M. van: (Rez.) Apostolopoulos, Phaedo Christianus. In: VigChr 41 (1987) 191-197.
- Winslow, Donald F.: Christology and Exegesis in the Cappadocians. In: ChH 40 (1971) 389-396.
- Winston, David: Philo's Doctrine of Free Will. In: D. Winston / J. Dillon (Hgg.): Two Treatises of Philo of Alexandria, Chico 1983, 181-195.
- Witt, R.E.: Albinus and the History of Middle Platonism, Amsterdam 1971.
- Woods, Michael: Aristotle. Eudemian Ethics Books I,II, and VIII. Translated with a Commentary, Oxford <sup>2</sup>1992.

- Young, Frances M.: From Nicaea to Chalcedon. A Guide to the Literature and its Background, London 1983.
- Zekl, Hans Günter: Der Parmenides. Untersuchungen über innere Einheit, Zielsetzung und begriffliches Verfahren eines platonischen Dialogs, Marburg 1971.
- Zeller, Eduard: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung III.1: Die nacharistotelische Philosophie, Hildesheim 1963 (ND).
- Zemp, Paul: Die Grundlagen heilsgeschichtlichen Denkens bei Gregor von Nyssa, München 1970.
- Zintzen, Clemens: Die Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen Philosophie. In: C. Zintzen (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus, Darmstadt 1977, 391-426.



# 1. QUELLEN

### 1.1. ALTES UND NEUES TESTAMENT

Altes Testament

Ex 3,14: 14, 94, 113, 195, 200, 242

Ps 17,12: 252 Jes 51,2: 65

Neues Testament

Mt 5,48: 64f Lk 10,38-42: 74 Joh 1,18: 252 Joh 8.12: 241

Joh 14,6: 241 Röm 15,14: 32 1 Kor 9,24: 33

Gal 5,10: 32 Phil 3,13: 33, 47-49, 257

2 Tim 4,7: 32 Hebr 6,9: 32

# 1.2. ANTIKE TEXTE

Aelius Aristides

Ars rhet 1,5,3: 191

Ars rhet 1,6,2: 191

Ammonius (Gramm.)

De adf. voc p. 114-116: 77

Alexander von Aphrodisias

In Arist Met p. 55: 113 In Arist Met p. 56: 113

In Arist Met p. 98: 118 In Arist Met p. 327: 116 In Arist Met p. 594: 49

In Arist Met p. 688f: 120

In Arist Met p. 691: 120 In Arist Met p. 695: 55

Mantissa p. 109: 88

**Apsines** 

**Ammonius** 

In Arist Cat p. 54: 39

In Porph Isag p. 11: 191 In Porph Isag p. 33: 191

Probl p. 407: 191

**Apuleius** 

Archytas

De Plat I 5: 55

Alkinoos

Didask 2: 58, 88f

Didask 3: 89 Didask 4: 88f

Didask 5: 89 Didask 6: 186

Didask 7: 89

Didask 10: 89, 109, 135

Didask 27: 89 Didask 28: 58 Didask 34: 89 De sap. frg 2: 186

Aristoteles

Anal post 71a11-17: *135* Anal post 72b10f: *161* 

Anal post 83b1-8: 161 De anima 403a28: 87

De anima 432a11: 190

| De caelo 270a14: 124                   | Met 1072b15f: 86                                          |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| De caelo 284a: 141                     | Met 1072b29f: 86                                          |
| De caelo 292a22f: 86                   | Met 1073a7-10: 86                                         |
| Cat 3b33-36: 126                       | Met 1073a11: 124                                          |
| Cat 4b20: 38, 44                       | Met 1074b29: 86                                           |
| Cat 4b21f: 38                          | Met 1074b33-35: 86                                        |
| Cat 4b25-28: 39                        | Met 1074b35: 86                                           |
| Cat 5a15-37: 38                        | Met 1075a5-10: 86                                         |
| Cat 5b33-40: 40                        | Met 1087b34: 40                                           |
| Cat 10b26-28: 128                      | MM 1200b13-16: 59                                         |
| EE 1238b18f: 59                        | Part an 641a34-b4: 87                                     |
| EE 1248a27-29: 86, 142                 | ΠΕΡΙ ΕΥΧΗΣ Frg 1: 86, 14                                  |
| EN 1096a24f: 86                        | Phys 200b15-25: 161                                       |
| EN 1106b36-1107a2: 47                  | Phys 203a1-8: 150                                         |
| EN 1141a12-20: 87                      | Phys 203a15f: 150                                         |
| EN 1141b2f: 87                         | Phys 203b6-15: 85                                         |
| EN 1145a25f: 58f                       | Phys 204a2-7: 158, 161                                    |
| EN 1177a13-17: 86                      | Phys 204a6f: 150                                          |
| EN 1177b26-34: 86f                     | Phys 204a9-14: 161                                        |
| EN 1177b33: 50                         | Phys 204a35-b3: 161                                       |
| EN 1178b8-22: 59                       | Phys 206a14-16: 160                                       |
| EN 1178b22-32: 87                      | Phys 206a16-27: 160                                       |
| EN 1179a30: 87                         | Phys 206b3-12: 159                                        |
| Gen an 736b27f: 87                     | Phys 206b33-207a14: 161                                   |
| De Interpr 16a14: 190                  | Phys 207a1f: 133, 160                                     |
| Mem 451a1: 190                         | Phys 207a7-15: 41, 131, 138                               |
| Met 981b21f.26: 85                     | Phys 221a3: 44                                            |
| Met 982b9f: 85                         | Phys 224a2-10: 40                                         |
| Met 982b26: 85                         | Phys 226b1-17: 124, 129                                   |
| Met 983a6-10: 85                       | Phys 227a11: 40                                           |
| Met 986a22-26: 47                      | Phys 227a19f: 40                                          |
| Met 986a22-987a28: 155                 | Phys 231a24: 40                                           |
| Met 987a29-988a17: 151                 | Phys 259a6-18: <i>162</i><br>Phys 263b3-264a6: <i>161</i> |
| Met 993b19-31: 85<br>Met 994a10-13: 48 | Phys 266a10-23: 162                                       |
| Met 994b9f: 48                         | Phys 266a23-267b26: 162                                   |
| Met 1019a2-4: 112                      | Phys 267b18-26: 162                                       |
| Met 1020a7-10: 39f                     | Poetik 15: 28                                             |
| Met 1022a4f: 40, 48                    | Protrept Frg 5: 113                                       |
| Met 1022a4-10: 76                      | Rhet 1415a12f: 30                                         |
| Met 1025b3: 87                         | Rhet 1415a22-25: 66                                       |
| Met 1026a5f: 87                        | Topik 105a13f: 188                                        |
| Met 1038a33-35: 109, 126               |                                                           |
| Met 1043b2f; 82                        | Annual co                                                 |
| Met 1051a17: 49                        | Aspasius                                                  |
| Met 1059b34f: 113                      | I - A ' - EN - 476 47                                     |
| Met 1064a10-19: 84, 88                 | In Arist EN p. 47f: 47                                    |
| Met 1066a35-b1: 158                    |                                                           |
| Met 1066b1-8: 161                      | Athanasius                                                |
| Met 1071b17-26: 59                     |                                                           |
| Met 1072a24-28: 88, 120                | C.Ar I 8: 17                                              |
| Met 1072a31: 86                        | Incarn 54,3f: 247                                         |
| Met 1072b1-4: 52, 87                   | Ad Serap I 18: 135                                        |
| Met 1072b7.18-20: 88                   | A00-                                                      |
| 1.200 107207.10 20.00                  |                                                           |

142

In Arist Cat p. 60: 204 Augustinus In Arist Cat p. 64-71: 39 In Arist Cat p. 66: 43 Conf VII 20: 55 In Arist Cat p. 67: 43 Doctr chr I 15: 55 In Arist Cat p. 68: 117 In Arist Cat p. 71: 194 Basilius von Caesarea Didymus Adulesc 10: 21 Attende tibi ipsi p. 197-217: 84 Comm in Gen V 32: 65 Adv Eun I 6: 188, 191 Adv Eun I 7: 72, 76, 134, 252 Dio Cassius Adv Eun I 14: 135, 252 Ep 38,2 (Ps.Bas.): 132 49,9: 32 Ep 38,4 (Ps.Bas.): 132 Ep 38,5 (Ps.Bas.): 73, 132 Ep 234,1: 252 Dio Chrysostomus Spir.s. IX 23: 50 32,81f: 32 Ps. Basilius Diodor Adv Eun V, p. 749BC: 135 Adv Eun V, p. 752BC: 135 I 8,3f: 179 Cicero Diogenes Laërtius Off 1,7: 66 Vit 7,62,10: 190 Orat 3,210: 28 Vit 7,152,8: 191 Clemens von Alexandrien Dionysius v. Halikarnaß Exc ex Theod 55,1: 242 De Thuk 26: 32 Paid I 6,42: 238 Paid II 8,66: 241 **Epikur** Paid III 1,1: 84 Strom I 143,6: 181, 186 Ep ad Herod 75f: 186 Strom II 19,100: 261 Strom III 91-93: 242 Eudemos v. Rhodos Strom IV 27,3: 84 Strom IV 138,1: 247 Strom V 14,94: 258 Frg 38: 160 Strom V 81,6: 55 Frg 62-66: 159 Strom VIII 2,3: 176 Frg 68-70: 159 **Dexippus** Euklid In Arist Cat p. 5: 42 El VII Def 1f: 40 In Arist Cat p. 10: 185, 191 In Arist Cat p. 17: 185 Eunomius In Arist Cat p. 26: 191 In Arist Cat p. 28: 49 Apol 7: 108-110, 113, 117, 173f In Arist Cat p. 44: 117 Apol 8: 113f, 116f, 173, 177 In Arist Cat p. 50: 185, 191

Apol 9: 173 An et res p. 53C: 247 Apol 10: 110 An et res p. 57B: 73 Apol 12: 172f An et res p. 60D-61C: 250 Apol 15: 119 An et res p. 61B: 33, 238 Apol 16: 173, 177 An et res p. 61CD: 207 Apol 17: 172-174 An et res p. 88C-108A: 51, 105 Apol 18: 172 An et res p. 89B: 258 Apol 19: 119, 172f An et res p. 89C: 84, 223 Apol 20: 108, 171f, 174 An et res p. 92A: 209 Apol 21: 172 An et res p. 93A: 56f Apol 22: 118f, 177 An et res p. 93B: 49, 209 Apol 23: 119, 175, 177 An et res p. 93C-97A: 259 Apol 24: 119, 173, 175, 177 An et res p. 96BC: 52, 88, 239 Apol 26: 118 An et res p. 96C-97A: 52 An et res p. 97AB: 257 An et res p. 120C: 50 **Euripides** An et res p. 148B-149C: 242 Antirrh p. 133: 76 Ion 1074-1077: 77 Antirrh p. 185: 192 Bas p. 115: 66 Eusebius v. Caesarea Bas p. 126: 238 Beat 1, p. 79f: 128 C. Marc II 4: 120 Beat 1, p. 80: 56 PE 11,27,5: 83 Beat 2, p. 89f: 258 Beat 3, p. 104: 207 Galen Beat 3, p. 105: 195 Beat 3, p. 105-109: 207 Beat 3, p. 106: 250 Diff puls II 4: 176 Beat 5, p. 130: 191 Plac Hipp 6,8,7: 188 Beat 6, p. 137: 32, 75 Beat 6, p. 141: 195 Georgius Pisides Beat 6, p. 142: 84 C. Sev 378-381: 96 Beat 7, p. 149: 252 Gregor von Nazianz Beat 8, p. 161: 242 Cant Prol, p. 4: 217 In Bas 35: 32

In Bas 35: 32 Or 23,8: 76 Or 38: 27 Or 38,7: 76

### Gregor von Nyssa

Abl p. 43: 191 Abl p. 44f: 73 Abl p. 53: 195 An et res p. 12A-17B: 51 An et res p. 29AB: 75 An et res p. 32B: 75 An et res p. 40A-44A: 95 An et res p. 41C: 143 An et res p. 48A: 75 An et res p. 52A: 50

Beat 6, p. 143: 61, 84, 223, 248 Beat 6, p. 144: 84, 207, 223, 248 Cant Prol, p. 5: 217f Cant Prol, p. 6: 217, 223 Cant Prol, p. 7: 217f Cant Prol, p. 9: 220 Cant Prol, p. 10: 220 Cant 1, p. 25: 9, 220, 250 Cant 1, p. 26: 220, 250 Cant 1, p. 30: 247 Cant 1, p. 36: 59 Cant 2, p. 60: 207, 220 Cant 3, p. 71: 250 Cant 3, p. 72: 84, 223 Cant 3, p. 86: 219 Cant 3, p. 87: 146, 219 Cant 3, p. 90: 59, 146, 197, 247 Cant 3, p. 91: 197 Cant 3, p. 96f: 101

| Cant 4, p. 103: 49                          | Cant 13, p. 383: 52, 257                   |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------|
| Cant 4, p. 104: 248                         | Cant 13, p. 387: 219                       |
| Cant 4, p. 119: 32                          | Cant 13, p. 393: 35, 220                   |
| Cant 4, p. 124: 249                         | Cant 15, p. 449: 258                       |
| Cant 5, p. 131: 220                         | Cant 15, p. 457-459: 208                   |
| Cant 5, p. 135: 247                         | Cant 15, p. 458f: 193                      |
| Cant 5, p. 138: 104                         | Deit Euag p. 331: 32                       |
| Cant 5, p. 140: 102                         | Deit fil p. 553C-556A: 32                  |
| Cant 5, p. 141: 73                          | Deit fil p. 576A: 73                       |
| Cant 5, p. 144: 69, 218                     | Diem lum p. 223: 29                        |
| Cant 5, p. 145: 218                         | Diem lum p. 225: 76                        |
| Cant 5, p. 150: 248                         | Eccl 1, p. 280: 218                        |
| Cant 5, p. 157: 76, 142f, 146               | Eccl 1, p. 287: 249                        |
| Cant 5, p. 158: 76, 143, 146, 197, 208, 258 | Eccl 1, p. 293: 77                         |
| Cant 5, p. 159: 258, 260                    | Eccl 2, p. 312: 249                        |
| Cant 5, p. 160-163: 261                     | Eccl 2, p. 313: 249                        |
| Cant 6, p. 173f: 47f, 143, 146, 193, 203,   | Eccl 5, p. 356: 49                         |
| 218, 240                                    | Eccl 5, p. 358: 59                         |
| Cant 6, p. 179: 143, 146, 218               | Eccl 5, p. 367f: 33                        |
| Cant 6, p. 180: 143, 146, 218               | Eccl 5, p. 372: 247                        |
| Cant 6, p. 181: 76, 146, 251                | Eccl 6, p. 374: 75                         |
| Cant 6, p. 182: 251                         | Eccl 6, p. 380: 240                        |
| Cant 6, p. 183: 219                         | Eccl 6, p. 384: 207                        |
| Cant 6, p. 192f: 70                         | Eccl 6, p. 385: 207                        |
| Cant 7, p. 214: 220                         | Eccl 7, p. 400f: 260                       |
| Cant 7, p. 215: 220                         | Eccl 7, p. 406: 57, 60, 195                |
| Cant 8, p. 245-247: 50, 195                 | Eccl 7, p. 407: 60                         |
| Cant 8, p. 246f: 50f                        | Eccl 7, p. 409: 135                        |
| Cant 8, p. 258: 74                          | Eccl 7, p. 410: 70, 135                    |
| Cant 9, p. 270: 247                         | Eccl 7, p. 411: 77, 135, 252               |
| Cant 9, p. 271: 206                         | Eccl 7, p. 412: 70, 77, 135, 143, 193, 195 |
| Cant 9, p. 278: 220                         | Eccl 7, p. 413: 75, 135                    |
| Cant 9, p. 279: 218, 220                    | Eccl 7, p. 414: 75, 135, 196               |
| Cant 9, p. 285: 60f                         | Eccl 7, p. 415: 94, 135, 195, 251          |
| Cant 9, p. 287: 243                         | Eccl 7, p. 416: 94, 135, 195f, 251         |
| Cant 10, p. 309: 146                        | Eccl 8, p. 422f: 101                       |
| Cant 11, p. 321: 218                        | Ep 24,2: 35, 132                           |
| Cant 11, p. 323: 146                        | Eun I 1-150: 28                            |
| Cant 11, p. 325: 146                        | Eun I 17: 36                               |
| Cant 11, p. 326: 146                        | Eun I 151: 122                             |
| Cant 11, p. 327: 242                        | Eun I 152f: 175                            |
| Cant 11, p. 329: 242                        | Eun I 156-158: 17                          |
| Cant 11, p. 334: 195                        | Eun I 167: 49, 123, 128f                   |
| Cant 11, p. 335: 195                        | Eun I 168: 49, 55, 124, 129, 208           |
| Cant 11, p. 339: 146                        | Eun I 169: 43, 49, 55, 124, 130, 133, 208  |
| Cant 12, p. 352: 9                          | Eun I 170: 55, 124, 130                    |
| Cant 12, p. 356: 146, 261                   | Eun I 171: 124, 130                        |
| Cant 12, p. 359: 146                        | Eun I 176: 194                             |
| Cant 12, p. 360: 242                        | Eun I 228: 131                             |
| Cant 12, p. 362: 146                        | Eun I 232: 76, 126                         |
| Cant 12, p. 366: 252                        | Eun I 233: 126, 128                        |
| Cant 12, p. 367: 146, 252                   | Eun I 234f: 56, 126, 132                   |
| Cant 12, p. 369: 146, 260                   | Eun I 273f: 193                            |
| Cant 12, p. 370: 260                        | Eun I 274: 201                             |
|                                             |                                            |

| Eun I 275: 200             | Eun II 196: 178               |
|----------------------------|-------------------------------|
| Eun I 276: 56, 200         | Eun II 198-204: 187           |
| Eun I 285f: 56             | Eun II 200: 189               |
| Eun I 290f: 208            | Eun II 200-202: 192           |
| Eun I 342: 143             | Eun II 205: 178               |
| Eun I 360: 192             | Eun II 207-209: 189           |
| Eun I 363: 55, 76          | Eun II 232: 77                |
| Eun I 364: 51, 76          | Eun II 238: 188, 195          |
| Eun I 365: 55              | Eun II 243-261: 189           |
| Eun I 366: 194             | Eun II 251-254: 187           |
| Eun I 369: 193             | Eun II 262: 178               |
| Eun I 373-375: 193         | Eun II 271: 192               |
| Eun I 446f: 134, 172       | Eun II 274f: 192              |
| Eun I 461: 172             | Eun II 283: 188               |
| Eun I 539: 189             | Eun II 289: 178               |
| Eun I 540: 189             | Eun II 352: 191               |
| Eun I 552: 119, 174        | Eun II 353: 191               |
| Eun I 560: 191             | Eun II 354: 191               |
| Eun I 562: 174             | Eun II 391f: 192              |
| Eun I 577: 119             | Eun II 393: 195               |
| Eun I 599: 191             | Eun II 399: 178               |
| Eun I 636: 194             | Eun II 401f: 188              |
| Eun I 655: 174             | Eun II 404: 179               |
| Eun I 658: 174             | Eun II 406f: 187              |
| Eun I 661: 172, 174        | Eun II 412f: 187, 189         |
| Eun I 666-669: 219         | Eun II 419: 195               |
| Eun I 668: 55, 194         | Eun II 475: 144               |
| Eun I 690: 194             | Eun II 522: 179               |
| Eun II 28: 190             | Eun II 546: 178               |
| Eun II 30: 191             | Eun II 547: 189               |
| Eun II 44-47: 190          | Eun II 548: 179               |
| Eun II 69f: 193            | Eun II 565: 114               |
| Eun II 71: 195             | Eun II 572-574: 70            |
| Eun II 75: 51              | Eun II 572-576: 192           |
| Eun II 88: 51              | Eun II 578: 194               |
| Eun II 89: 144, 219        | Eun II 583: 195               |
| Eun II 93: 218             | Eun II 585: 73, 77            |
| Eun II 117: 195            | Eun II 586: 73, 77            |
| Eun II 119: 192            | Eun II 591: 114               |
| Eun II 138: 144            | Eun II 599: 114               |
| Eun II 139: 144            | Eun III,I 13: 218             |
| Eun II 148-166: <i>195</i> | Eun III,I 16: 219             |
| Eun II 149: 72f, 77        | Eun III,I 42: 220             |
| Eun II 150-158: <i>18</i>  | Eun III,I 94: <i>190</i>      |
| Eun II 159-176: 190        | Eun III,I 103f: 133, 135, 195 |
| Eun II 165-183: 189        | Eun III,II 6: 94              |
| Eun II 166: 178            | Eun III,II 28: 119            |
| Eun II 170: 178            | Eun III,V 33: 194             |
| Eun II 171: 176            | Eun III,V 51f: 187            |
| Eun II 179: 176            | Eun III,VI 3: 195             |
| Eun II 181: 75             | Eun III,VI 4: 195             |
| Eun II 182: 188            | Eun III,VI 16: 194            |
| Eun II 184-188: 190        | Eun III,VI 67: 55             |
| Eun II 187-191: 188        | Eun III,VI 68: 194f           |
|                            |                               |

| Eun III,VI 74: 209                | Or cat 3, p. 15: 196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Eun III,VII 3: 119                | Or cat 3, p. 15-17: 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Eun III,VII 32: 55                | Or cat 5, p. 24f: 209                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Eun III,VII 33: 55, 130, 132, 134 | Or cat 5, p. 25-28: 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Eun III,VII 49: 192               | Or cat 5, p. 27: 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Eun III,VIII 1f: 144              | Or cat 6, p. 30f: 192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Eun III,IX 4: 190                 | Or cat 16, p. 67: 207                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Eun III,IX 41: 195                | Or cat 17, p. 74: 196, 219                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Eun III.X 10: 73                  | Or cat 21, p. 82f: 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Flacill p. 486: 77                | Or cat 28, p. 105f: 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Graec p. 23: 132                  | Or dom 2, p. 26f: 61, 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Graec p. 29: 132                  | Or dom 2, p. 27f: 60, 209, 258                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Graec p. 31: 132                  | Or dom 3, p. 32f: 252                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Hex p. 65C: 74f                   | Or dom 4, p. 47f: 208                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Hex 121A-124C: 75                 | Perf p. 187f: 219                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Infant p. 67: 33                  | Perf p. 188f: 252                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Infant p. 85: 74                  | Perf p. 206: 241                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Infant p. 85f: 128                | Perf p. 212: 247                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Inscr I 1, p. 25: 207, 218        | Perf p. 213f: 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Inscr I 1, p. 26: 57, 208, 218    | Perf p. 214: 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Inscr I 1, p. 27: 218             | Prof p. 129: 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Inscr I 2, p. 28: 218, 220        | Prof p. 140: 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Inscr I 4, p. 34: 218             | Ref Eun 5f: 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Inscr I 6, p. 40: 73              | Ref Eun 143: 220                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Inscr I 7, p. 44: 78, 242         | Ref Eun 205-207: 132                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Inscr I 7, p. 46f: 50             | Ref Eun 208: 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Inscr I 8, p. 52f: 50             | Ref Eun 227: 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Inscr I 8, p. 57f: 207            | Salut pasch p. 309: 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Inscr I 8, p. 61f: 250            | Sanct pasch p. 247: 28f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                   | Sanct pasch p. 252f: 65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Inscr II 4, p. 79: 50, 63         | The second control of |
| Inscr II 9, p. 116: 209           | Steph protom p. 28-30: 106                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Inst p. 40: 21                    | Virg p. 248: 239                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Inst p. 43: 239                   | Virg p. 249: 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Macr p. 390: 76                   | Virg p. 267f: 128                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Mort p. 29f: 56                   | Virg p. 277: 75, 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Mort p. 53f: 207                  | Virg p. 278: 75, 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Op hom p. 136D-137C: 206          | Virg p. 280f: 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Op hom p. 137BC: 77, 207          | Virg p. 289: 57, 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Op hom p. 140A: 75                | Virg p. 291: 218                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Op hom p. 145B-D: 192, 250        | Virg p. 292: 75, 202, 258                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Op hom p. 149B-152A: 189          | Virg p. 296: 56, 248                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Op hom p. 152B: 188               | Virg p. 298: 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Op hom p. 156B-161B: 71           | Virg p. 299: 208f, 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Op hom p. 164A: 49, 202           | Virg p. 300: 83, 208f, 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Op hom p. 184C: 240               | Virg p. 302: 208                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Op hom p. 185A: 207, 220          | Virg p. 314: 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Op hom p. 189C: 207               | Virg p. 317: 250                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Op hom p. 192AB: 238              | Virg p. 318: 250                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Op hom p. 201A: 207               | Virg p. 332: 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Op hom p. 205A: 207               | Virg p. 339: 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Op hom p. 217A: 219               | VM I 1: 30-35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Or cat prol, p. 4-6: 109          | VM I 2: 30, 34f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Or cat 1, p. 6-8: 132             | VM I 3: 30, 35f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Or cat 1, p. 9: 129, 132          | VM I 4: 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| × 1 1 1 1 1                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| VM I 5: 30, 37-44, 47-50, 62f, 75             | VM II 89-91: 222           |
|-----------------------------------------------|----------------------------|
| VM I 6: 30, 37f, 50, 52f                      | VM II 96-98: 250           |
| VM I 7: 14, 17, 30, 37f, 54, 58, 62, 137, 144 | VM II 105: 223             |
| VM I 8: 30, 38, 62, 64                        | VM II 115: 21, 28, 239     |
| VM I 9: 30, 64                                | VM II 116: 239             |
| VM I 10: 30, 64                               | VM II 122: 250             |
| VM I 11: 30, 65                               | VM II 123: 250             |
| VM I 12: 30, 64                               | VM II 131: 222             |
| VM I 13: 30, 65                               | VM II 133: 222             |
| VM I 14: 30, 65                               | VM II 137f: 250            |
| VM I 15: 30, 65                               | VM II 140: 250             |
| VM I 16-77: 69                                | VM II 148: 250             |
| VM I 19: 242                                  | VM II 152: 248, 251        |
| VM I 46f: 195                                 | VM II 153: 76, 248, 251    |
| VM I 77: 69                                   | VM II 154: 250f            |
| VM II 1: 238                                  | VM II 155: 251             |
| VM II 2: 64, 238, 240, 247                    | VM II 156: 71, 251         |
| VM II 3: 64, 209, 238, 240, 247               | VM II 157: 29, 74, 251     |
| VM II 4: 238                                  | VM II 158: 251             |
| VM II 5: 217, 238                             | VM II 159: 251             |
| VM II 6: 238, 240, 247                        | VM II 160: 219f, 251       |
| VM II 7: 238                                  | VM II 161: 220, 251        |
| VM II 9: 238                                  | VM II 162: 73, 78, 251f    |
| VM II 10-12; 238                              | VM II 163: 144, 195f, 252f |
| VM II 12: 238                                 | VM II 164: 252             |
| VM II 15: 238                                 | VM II 165: 144, 253        |
| VM II 16: 238, 242                            | VM II 166: 36, 254f        |
| VM II 17: 238f, 242                           | VM II 167: 255             |
| VM II 18: 238, 242                            | VM II 167-183: 255         |
| VM II 19: 241f, 247f                          | VM II 169: 71              |
| VM II 19-21: 226                              | VM II 170-173: 222         |
| VM II 20: 238, 241f, 245, 247                 | VM II 173-177: 226         |
| VM II 21: 202, 241                            | VM II 174-178: 254         |
| VM II 22: 200, 202, 241f, 245                 | VM II 179: 254             |
| VM II 23: 29, 33, 71, 94, 200, 202, 242f,     | VM II 181: 255             |
| 245                                           | VM II 182: 252             |
| VM II 24: 72, 200, 202f                       | VM II 183: 72              |
| VM II 25: 72, 200, 202f, 241, 246             | VM II 184: 225, 255        |
| VM II 26: 247                                 | VM II 188: 219             |
| VM II 30-34; 247                              | VM II 189: 72              |
| VM II 34: 239                                 | VM II 189-197: 255         |
| VM II 35: 247                                 | VM II 200: 254             |
| VM II 36: 239                                 | VM II 201: 69, 242         |
| VM II 38: 242                                 | VM II 202: 69, 73, 255     |
| VM II 39: 223                                 | VM II 203: 255             |
| VM II 43: 69, 248                             | VM II 217: 73              |
| VM II 47: 248                                 | VM II 219-223: 256         |
| VM II 61: 249                                 | VM II 221-222: 257         |
| VM II 65: 248                                 | VM II 224: 258             |
| VM II 66: 249                                 | VM II 225: 257             |
| VM II 70: 207                                 | VM II 226: 257             |
| VM II 76: 249                                 | VM II 227: 218, 258        |
| VM II 80: 249                                 | VM II 227-230: 137, 257    |
| VM II 80: 249<br>VM II 81: 249                | VM II 231: 105, 257f       |
| 1 114 14 U1, 47/                              | 11 201. 100, 2013          |

| VM II 232-233: 51, 257                    | Homer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| VM II 234: 144, 218, 252                  | Homei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| VM II 235: 200, 252                       | Il 23,306-309: 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| VM II 235-238: 14, 31                     | 11 23,300-309. 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| VM II 236: 54, 76, 137f, 256              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VM II 237: 63, 137-139, 256               | Horaz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| VM II 238: 63, 137-141, 256               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VM II 239: 31, 51, 63, 139, 256, 258, 260 | Ars poet. 73-250: 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| VM II 240: 226, 262                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VM II 242: 258, 260                       | Iamblich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| VM II 242-246: 13f, 31                    | <i>lumbuch</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| VM II 243: 31, 256, 260-262               | Comm Math sc 4: 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| VM II 243-244: <i>14</i> , <i>63</i>      | Comm Math sc 7: 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| VM II 244: 59, 260                        | Myst I 15: 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| VM II 245: 260                            | as a second seco |
| VM II 243. 260<br>VM II 248: 260          | Myst III 21: 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                           | Myst VII 4: 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VM II 252: 261                            | Myst VII 5: 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VM II 253: 252                            | Myst VIII 3: 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| VM II 254: 78, 252                        | In Nic p. 67: 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| VM II 256-259: 263                        | Protr 6, p. 68: 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| VM II 268: 263                            | Vit Pyth 56: 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| VM II 269: 72                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VM II 291: 225, 263                       | Irenäus von Lyon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| VM II 306: 263                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VM II 307: 73                             | Adv haer I 5,5: 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| VM II 317f: 263                           | Adv haer II 14,2-6: 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| VM II 319: 30, 247                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VM II 320: 73                             | T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                           | Isokrates                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Gregor Thaumaturgos                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 0.080. 1                                  | 9,78-80: <i>32</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Dankrede 11,41-63: 84                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                           | Johannes Philoponus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| II                                        | A 15- STAN STATE SHARW SHARWAY ASSISTAN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Herakleides Ponticus                      | In Arith Nic II 5: 159                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7 404 400 450                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Frg 104-108: <i>153</i>                   | Longinus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                           | Longinus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Heraklit                                  | F 10 1, 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                           | Exz 19,1: 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Frg B 108: 45                             | Exz 23,2: 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 'Harmoganas                               | Markell v. Ankyra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ·Hermogenes                               | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| D- 14-1-117-20                            | Frg 67: 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| De Ideis II 7: 28                         | Frg 71: 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| π. εύρ. 4,13,19: <i>191</i>               | _,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| π. εὑρ. 4,13,112-116: <i>191</i>          | Menander (Rhetor)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                           | Menunuer (Mieior)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Herodianus                                | 2.14, 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                           | 2,14: 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Il Pros 3,2: 191                          | 84: 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| Methodius                                                     | Princ II 10,4: 249         |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------|
| Memourus                                                      | Princ II 10,8: 261         |
| Do III 6 26, 120                                              | Princ II 11,7: 257         |
| De resurr III 6,3f: 120                                       | Princ III 5,2: 55, 151     |
|                                                               | Princ III 6,1: 258         |
| Minucius Felix                                                | Princ IV 2-3: 11           |
|                                                               | Princ IV 3,14: 252         |
| Oct 18,8: 55                                                  | Princ IV 4,8: 76, 139, 261 |
|                                                               | .,,,                       |
| Nemesius v. Emesa                                             | Parmenides                 |
|                                                               | 1 arrichaes                |
| Nat hom 1, p. 2: 208                                          | Frg B 1,1-20: 32           |
| Nat hom 1, p. 5: 208                                          | Frg B 1,29: 245            |
| Nat hom 1, p. 6: 208                                          | Frg B 2: 245               |
| Nat hom 3, p. 41f: 71                                         | Frg B 3: 245               |
| a special control of the second                               |                            |
| Nilona alona Caran                                            | Frg B 8,31: 153            |
| Nikomachos v. Gerasa                                          | Frg B 8,33: 153            |
|                                                               | Frg B 8,43: 153            |
| Arith I 2,5: 159                                              |                            |
|                                                               | Philodem                   |
| Numenius                                                      |                            |
|                                                               | De mus I 23: 77            |
| Frg 11: 246                                                   | De mus IV 4f: 77           |
|                                                               | D                          |
| Origenes                                                      | Philolaus                  |
| In Cont Prol 2 41 45: 257                                     | Frg A 16: 153              |
| In Cant Prol 2,41-45: 257                                     | Frg B 1: 155               |
| Cels I 24f: 181, 186                                          | Frg B 2: 155               |
| Cels I 28: 34                                                 | Frg B 5: 153               |
| Cels I 48: 241                                                | Frg B 6: 155               |
| Cels IV 29: 135                                               | 11g B 0. 155               |
| Cels V 15: 249                                                |                            |
| Cels V 39: 60                                                 | Philon v. Alexandrien      |
| Cels VI 62: 252                                               |                            |
| Cels VIII 8: 247                                              | Abr 99-101: 240            |
| Hom in Ex II 1-3: 65, 240                                     | Cher 42-52: 240            |
| Hom in Ex VI 3: 249                                           | Det 160: 60                |
| Hom in Lev XIII 1: 247                                        | Ebr 7: 49                  |
| Hom Luc Frg 72: 74                                            | Ebr 133-137: 60            |
| Hom in Num 20,2: 65, 240                                      | Heres 240: 257             |
| In Joh 1,25: 247                                              | Leg all II 14f: 186        |
| In Joh 2,13: 243                                              | Leg all II 53: 242         |
| In Joh 2,28: 251                                              | Leg all II 83: 240         |
| In Joh 4,38: 261                                              | Leg all III 3: 64, 240     |
| In Joh 20,13: 49                                              | Leg all III 180: 240       |
| Princ I 1,1-2: 78                                             | Leg all III 243: 64, 240   |
| Princ I 1,9: 241                                              | Migr 131: 261              |
| Princ I 3,6: 243                                              | •                          |
| Princ I 4,1: 257                                              | Mut 183f: 58, 60           |
| Princ II 6,7: 257                                             | Opif 8: 58                 |
| Princ II 8,3: 258                                             | Opif 172: 243              |
| Princ II 9,1: 48, 54, 76, 139, 257, 261                       | Post Cain 12-16: 251       |
| Princ II 9,1: 40, 54, 70, 139, 237, 201 Princ II 9,2: 50, 240 | Post Cain 15: 252          |
| 1 1 mc 11 7,4. Ju, 440                                        |                            |

Post Cain 145: 257 Phaid 60e-61a: 32 Sacr 59: 55, 151 Phaid 64e-67b: 82 Phaid 67b: 36 Sacr 135: 49 Vita Mos I 65: 241 Phaid 67cd: 82 Vita Mos I 158: 251 Phaid 70c: 129 Phaid 74d-75b: 62 Phaid 78cd: 124 Pindar Phaid 80e: 82 Phaid 82d-84b: 82 Nem 65: 33 Phaid 98b: 56 Nem 74f: 33 Phaid 107b: 82 Phaidr 237bc: 66 Platon Phaidr 246a-247e: 33, 258 Phaidr 246e-249d: 82 Alc.m. 130c: 82 Phaidr 247c: 81, 251 Alc.m. 132d: 83 Phaidr 247d: 81f. 251 Alc.m. 133a: 83 Phaidr 247e: 81 Alc.m. 133b: 83 Phaidr 249d: 63 Alc.m. 133c: 83 Phaidr 250d: 63 Apol 28e: 82 Phaidr 251a: 63 Apol 29d-30b: 82 Phileb 16c-18d: 155 Apol 38a: 82 Phileb 23c-26d: 155 Ep VII 341c: 80 Phileb 24c-e: 155 Ep VII 342c: 82 Phileb 30c: 89 Gorg 466-481: 52 Phileb 31a: 41 Gorg 501b-d: 82 Phileb 63b: 45 Krat 385a-387d: 179 Phileb 65a: 156 Krat 390de: 179 Phileb 65d: 82 Krat 397d: 77 Prot 320c-322d: 179 Krat 425d-426a: 180 Resp 440e-441a: 250 Krat 428e-435c: 180 Resp 508d: 246 Krat 431b: 153 Resp 509b: 89, 142 Leg 701c: 33 Resp 509d: 82 Leg 716c: 55, 151 Resp 511e: 82 Leg 903d: 240 Resp 514a-517e: 226 Menex 237a: 63 Resp 517c: 82 Menon 75e: 40 Resp 518d: 226 Parm 127b: 34 Resp 520c: 226 Parm 137c: 110, 151f Resp 525d-526a: 40 Parm 137d: 41, 55, 151f Resp 585bc: 82, 246 Parm 138ab: 141 Resp 618b-619c: 82 Parm 139e-140b: 110 Soph 240b-241b: 82, 246 Parm 140e: 110 Soph 249cd: 262 Parm 141a: 110f Soph 256a-e: 153 Parm 141b: 111 Soph 256de: 45 Parm 141c: 111 Soph 261d-262e: 153 Parm 141d: 111 Soph 263b-264b: 82 Parm 142b: 151-153 Symp 200a-201b: 62 Parm 142c: 153 Symp 201d: 257 Parm 142d: 154 Symp 203b-204a: 62 Parm 143a: 154 Symp 204ab: 259 Parm 155e: 152 Symp 207d: 111 Parm 156d-157b: 80 Symp 210c: 80

Symp 210d: 80, 82

Parm 166c: 152

Symp 210e: 80, 82 III 8,11: 63, 93f, 258 Symp 211ab: 56, 62, 81f IV 3,8: 76, 204 Symp 211c: 258 IV 3,11: 248 Theait 152b: 245 IV 3,20: 71 Theait 173e-174a: 83 IV 3,31: 248 Theait 174ab: 85 IV 4,3: 207, 248 Theait 176a-d: 5, 49, 60, 82, 129 IV 4,15: 204 Tim 29e: 56 IV 4,16: 207 Tim 39e: 89 IV 6.3: 207 Tim 49a-52d: 76 IV 7,10: 238 Tim 53ab: 156 IV 8,1: 21 IV 8,4: 207, 243 IV 8.7: 207 Plotin V 1,4: 245 V 1,7: 93, 164 I 1,10:90 V 1,8: 111, 244, 245 I 2,1: 58, 60, 209 V 1.10: 90 I 2,3: 61, 258 V 2,1: 92f I 2,4: 61, 90 V 3.8: 91 I 2,6: 59 V 3,10: 196 I 2,7: 61 V 3,11: 92f, 164 I 3,4: 195 V 3,12: 93, 121, 164, 196 I 4,10: 248 V 3,13: 196, 258 I 6,1: 258 V 3,14: 121, 196 I 6,4: 251 V 3,15: 45, 121, 167, 169, 204 I 6,5: 209 V 3,16: 167 I 6,7: 204, 209, 242 V 3,17: 77, 90, 253 I 6,9: 209f, 253 V 4,1: 56, 58, 164 I 7,1: 142 V 4,2: 121 I 8,2: 224 V 5,2: 246 I 8,9: 164 V 5,4: 55, 113, 151 I 8,11: 49 V 5,6: 164f, 197 II 4,10: 164 V 5,7: 94, 243 II 4,15: 167 V 5,8: 93, 253 II 5,1: 166 V 5,9: 141f II 9,1: 185, 188 V 5,11: 56, 141, 168f II 9,14: 64 V 5,13: 164 II 9,15: 46 V 8,4: 94, 244 II 9,17: 194 V 8,7: 188 III 2,2: 194 V 9,5: 205, 245 III 2,15: 204 V 9,8: 51, 258 III 5,7: 63 VI 1,2: 117 III 5,9: 197 VI 1,4: 42f III 6,2: 250 VI 1,12: 42 III 6,12: 204 VI 3,1: 42 III 7,3: 55 VI 3,11: 42 III 7,4: 246 VI 3,12: 42 III 7.9: 44 VI 3,13: 42f III 7,11: 48, 205 VI 3,18: 93, 253 III 8,1: 96 VI 3,21: 204 III 8,6: 91, 243 VI 3,25: 204 III 8,8: 91f, 245 VI 4,2: 168 III 8,9: 93 VI 4,8: 62 III 8,10: 63, 93, 166f VI 6,8: 166

In Parm 1053-1055: 112 In Parm 1118: 55, 151 In Parm 1184: 45

|                                    | Q O Z Z Z Z Z X             |
|------------------------------------|-----------------------------|
| VI 6,18: 48                        | Porphyrius                  |
| VI 7,15: 93                        | 1 o.p.vy.tus                |
| VI 7,17: 45                        | Abst I 29: 64, 95           |
| VI 7,23: 204                       | Abst I 31: 209, 242, 244    |
| VI 7,31-42: 56                     | Abst I 33: 244              |
| VI 7,32: 45, 57, 63, 121, 165, 167 | Abst I 34: 244              |
| VI 7,33: <i>243</i>                | Abst II 37: 55, 204         |
| VI 7,34: <i>164</i> , <i>253</i>   | Abst II 46: 242             |
| VI 7,35: 93, 105, 201, 210, 253    | Antr. Nymph 13: 248         |
| VI 7,36: 46                        | In Arist Cat p. 98: 204     |
| VI 7,40: 45, 196                   | In Arist Cat p. 100-107: 39 |
| VI 7,41: 93                        | In Arist Cat p. 102: 176    |
| VI 7,42: <i>164</i>                | In Arist Cat p. 103: 194    |
| VI 8,5: 201                        | In Arist Cat p. 114: 49     |
| VI 8,6: 56                         | In Arist Cat p. 120: 194    |
| VI 8,7: 45                         | Frg 272-275: 95             |
| VI 8,8: <i>121, 135</i>            | Ad Gaurum 6: 248            |
| VI 8,9: 45, 164-166                | In Harm Ptol p. 61: 194     |
| VI 8,13: <i>52, 197</i>            | In Harm Ptol p. 91: 194     |
| VI 8,15: 52                        | In Harm Ptol p. 92: 194     |
| VI 8,16: 94, 121, 166              | In Harm Ptol p. 94: 194     |
| VI 8,17: 166                       | Isag p. 22: 128             |
| VI 8,18: <i>121</i> , <i>166f</i>  | In Parm IV 8f: 94           |
| VI 8,20: <i>121</i> , <i>167</i>   | In Parm XII 23-25: 94       |
| VI 8,21: 166, 196                  | Sent 20: 244                |
| VI 9,1: 243                        | Sent 29: 248                |
| VI 9,3: 45, 75, 110, 164, 197      | Sent 32: 49, 58, 95, 244    |
| VI 9,5: <i>93</i> , <i>196</i>     | Sent 33: 244                |
| VI 9,6: 44, 141, 167, 169, 204     | Sent 43: 95                 |
| VI 9,7: <i>91, 164</i>             | Sent 44: 194, 244           |
| VI 9,8: <i>164</i>                 | Vita Plot 22: 10            |
| VI 9,9: 201                        | Vita Plot 23: 105, 222      |
| VI 9,11: 45, 91, 93, 105, 253      |                             |
| DI A                               | Proklos                     |
| Plutarch                           |                             |
| Def 25, 74                         | In Crat 19: 183             |
| Def orac 35: 76                    | In Crat 46: 181             |
| De mus 27: 77                      | In Crat 48: 181             |
|                                    | In Crat 51: 181f            |
| Pollux                             | In Crat 71: 181f            |
|                                    | In Crat 81: 183             |
| II 55: 77                          | In Crat 133: 182            |
|                                    | In Crat 182: 183            |
| Polybios                           | Elem theol 93: 76           |
| 1 01/01/03                         | Elem theol 209: 242         |
| 3,43,8: 32                         | In Parm 511: 52             |
| -, -, -, -                         | In Parm 731: 183            |
| Dalubia (Dhata)                    | In Parm 753: 183            |
| Polybios (Rhetor)                  | In Parm 853: 182            |
| m 1 m 404 505                      | In Parm 1052f: 112          |
| Fro de fio n 106: 191              | In Dorm 1052 1055, 112      |

Frg de fig. p. 106: 191

| 334                                     | INDICES                        |
|-----------------------------------------|--------------------------------|
| I D 40465 110                           |                                |
| In Parm 1216f: 112                      | Sophokles                      |
| In Remp I, p. 105: 182                  |                                |
| Theol Plat I 28: 183                    | Antig 477f: 33                 |
| Theol Plat II 5: 116                    |                                |
| Theol Plat III 9: 45                    | SVF                            |
| In Tim II, p. 255: 182                  | 571                            |
| In Tim II, p. 289: 194                  | 1,245-252; 58                  |
|                                         | 1,491: 29                      |
| Quintilian                              | 1,506: 49                      |
|                                         | 1,536: <i>49</i>               |
| Inst 4,1,34: 30                         | 1,564: 58                      |
| Inst 8,6,14: 216                        | 2,48: 29                       |
| Inst 10,1,48: 30                        | 2,87: <i>176</i>               |
| Inst 12,1,1: 28                         | 2,144: <i>189</i>              |
|                                         | 2,294: 29                      |
| Sallustius                              | 2,836: 189                     |
| Sunasnas                                | 3,75: 60                       |
| Jug 60,3f: 32                           | 3,111: 240                     |
| Jug 00,51: 52                           | 3,111. 240                     |
|                                         |                                |
| Scholien                                | Syrian                         |
|                                         |                                |
| Schol Aristoph Pax 342: 77              | In Met p. 45: 191              |
| Glosse in Schol Pind N 3,122: 77        | In Met p. 61f: 116             |
|                                         | In Met p. 161: 191             |
| Seneca                                  |                                |
|                                         | Tertullian                     |
| De ira I 8,3: 240                       |                                |
|                                         | Apol 17,2: 55                  |
| Sextus Empiricus                        | • •                            |
| Sexius Empiricus                        | Themistius                     |
| Adv Math III 40-42: 176                 | Themisius                      |
| Adv Math VII 31: 190                    | In Arist Phys p. 83-91: 150    |
| Adv Math VIII 11: 190                   | 111 7 Hist 1 Hys p. 03 71, 130 |
| Adv Math VIII 12: 190                   | 771 1 11                       |
| Adv Math VIII 56-62: 185f               | Theophilus                     |
| Adv Math VIII 69: 190                   | 4 1 4 4 1 7 40 700             |
| Adv Math IX 148-150: 76                 | Ad Autol. I 13: 186            |
| Adv Math IX 152-177: 59                 |                                |
| Pyrrh 1,138: 190                        | Thukydides                     |
| Pyrrh 2,15: 190                         | •                              |
| Pyrrh 2,213: 190                        | 7,71,3: 32                     |
| 1 1111 2,213. 170                       |                                |
| C' ''                                   | Tryphon                        |
| Simplicius                              | Tryphon                        |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | Trop p. 192: 191               |
| In Arist Cat p. 1: 42                   | Trop p. 199: 191               |
| In Arist Cat p. 2: 42                   | 110h h. 133; 131               |
| In Arist Cat p. 78: 42                  | **                             |
| In Arist Cat p. 206: 42                 | Xenophon                       |
| In Arist Phys p. 53f: 44                |                                |
| In Arist Phys p. 493: 134               | DeReEqu 9,2: 33                |
| In Arist Phys p. 792-795: 112           |                                |
|                                         |                                |

# 2. NAMEN

# **2.1. ANTIKE**

| Aelius Aristides: 191                         | Didymus: 65, 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Aëtius: 153, 189                              | Dio Cassius: 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Aëtius (Neoarianer): 55, 120, 122, 173        | Dio Chrysostomus: 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Albinos: 52, 88                               | Diodor: 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Alexander v. Aphrodisias: 41f, 49, 55, 88,    | Diodor von Tarsus: 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 113, 116, 118, 120, 151                       | Diogenes: 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Alkinoos: 20, 52, 58f, 80, 88-90, 109, 135,   | Diogenes Laërtius: 29, 176, 190f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 186, 200, 228                                 | (Ps.)Dionysius Areopagita: 23, 45, 71, 79,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Amelius: 111                                  | 99, 102, 104, 106, 242, 270                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Ammonios Sakkas: 9, 97                        | Dionysius v. Halikarnaß: 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Ammonius: 39, 191                             | Dionysius Thrax: 195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ammonius (Gramm.): 77                         | Eckhart, Meister: 23, 71, 90, 242, 258                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Amphilochius: 27                              | Epikur: 62, 71, 75, 186                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Anaxagoras: 159                               | Eriugena: 22-24, 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Anaximander: 159                              | Eudemos v. Rhodos: 159f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Apolinarius: 18, 129                          | Eudorus v. Alexandrien: 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Apsines: 191                                  | Euklid: 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Apuleius: 55                                  | Eunomius von Cyzicus: 6f, 9, 11-15, 22, 28,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Archytas: 186                                 | 36, 49, 55, 65, 77f, 107-110, 113-124, 126,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Aristoteles: 4-6, 22, 28, 30, 38-44, 47-50,   | 128, 130-132, 136, 144-149, 171-191, 194,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 52, 58f, 66, 76, 78, 80, 82, 84-90, 107,      | 199f, 229, 235, 252, 267f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 109, 112f, 120f, 124, 126, 128f, 131, 133-    | Euripides: 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 135, 138, 141f, 150f, 155, 157-164, 169,      | Eusebius v. Caesarea: 83, 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 175, 188, 190, 228f, 244, 250, 257, 259,      | Evagrius Ponticus: 74, 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 261                                           | Galen: 122, 176, 188f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Arius: 14, 36, 118                            | Georgius Pisides: 96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Arius Didymus: 47                             | Gregor von Nazianz: 27, 30, 32, 55, 76,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Aspasius: 47                                  | 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Asterius: 119, 121f, 172                      | Gregor von Nyssa: 3-7, 9-24, 27-44, 46-52,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Athanasius: 17, 36, 135, 247                  | 54-66, 69-80, 82-84, 88, 90, 94-98, 100-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Augustinus: 22f, 55, 106, 206                 | 107, 109f, 113f, 119, 123-151, 154, 156f,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Basilius v. Caesarea: 9, 21, 28, 50, 55, 66,  | 162-164, 169-180, 187-230, 235-264, 267-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 72, 76, 84, 110, 123, 126, 129, 134f, 171,    | 270                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 174, 188, 191, 213, 227, 252                  | Gregor Thaumaturgos: 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (Ps.) Basilius: 72f, 115f, 135                | Herakleides Ponticus: 153                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Boëthus v. Sidon: 42                          | Heraklit: 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Caesarius: 30                                 | Herminus: 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Catull: 255                                   | Hermogenes: 28, 179, 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Celsus: 34                                    | Herodianus: 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Chrysipp: 29, 176                             | Heron v. Alexandrien: 159                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Cicero: 28, 66                                | Hesiod: 65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Clemens v. Alexandrien: 55, 78, 83f, 104,     | Hierokles: 22, 206                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 122, 176, 181, 186, 213, 238, 241f, 247,      | Homer: 32, 65, 243                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 258, 261, 270                                 | Horaz: 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Cusanus: 23, 71, 79                           | Iamblich: 9, 43, 97, 112f, 118, 122, 142,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Damascius: 110, 185                           | 148, 173, 181, 183-185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Demokrit: 182                                 | Irenäus: 17, 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Dexippus: 4, 39, 42f, 46, 49, 117, 184f, 191, | Isokrates: 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 194f, 204                                     | Johannes Chrysostomus: 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 27.J. 201                                     | John Journal of the J |

Johannes Philoponus: 40, 159 105-107, 110f, 113, 117, 119, 121f, 129, Justinian: 139 135, 141f, 148, 150-152, 164-170, 185, Kleanthes: 29 188, 193-197, 201f, 204f, 209f, 220-222, 224f, 228f, 238, 242-246, 248, 250f, 253. Kratylos: 179f Leo XIII: 103 258f, 262f, 267 Longinus: 191 Plutarch: 76f Lukios: 42 Pollux: 77 Makrina: 65, 227, 240 Polybius: 32 Polybius Rhetor: 191 Marius Victorinus: 23 Porphyrius: 4f, 9f, 19, 21f, 38-40, 42-44, 49, Markell v. Ankyra: 120, 122 Marsilio Ficino: 166 55, 58, 64, 71, 80, 94f, 97, 105, 107, 111, Maximus Confessor: 23, 270 113, 119, 128, 142, 170, 176, 185, 194-Melissos: 160 196, 204f, 209, 222, 242-244, 248 Poseidonius: 17, 20, 191 Meliton: 27 Menander Rhetor: 28, 66 Proklos: 19, 45, 52, 55, 76, 100, 110-112, 116, 142, 151f, 159, 165-168, 181-183, Methodius: 120 186, 194, 197, 215, 242, 246 Minucius Felix: 55 Ouintilian: 28-30, 216 Nemesius v. Emesa: 71, 207f Nikomachos v. Gerasa: 159 Richard v. St. Viktor: 79 Nikostratos: 42 Rufinus: 139 Sallustius: 32 Numenius: 89, 246 Origenes: 9, 11, 13, 18, 34, 48-51, 54f, 60, Seleukos: 42, 117 65, 74, 76, 78, 83, 96, 104, 119, 122, 135, Seneca: 239 Sextus Empiricus: 29, 59, 76, 176, 185f, 139, 146, 151, 181, 186, 213, 240-243, 247, 249, 251f, 257f, 261f, 270 Parmenides: 32, 91, 153, 204, 244-246, 262 Simplicius: 40, 42, 44, 112, 134 Sokrates: 180 Paulus: 32 Pelagius: 206, 240 Sophokles: 33, 255 Petrus (Bruder Gregors): 30 Speusipp: 142, 152 Philodem: 77 Stobaeus: 83, 88, 153 Philolaus: 153, 155 Syrian: 111, 115f, 185, 191 Philon von Alexandrien: 9, 11, 49, 55, 58, Tertullian: 55 Thales: 85 60, 64f, 72, 104f, 113, 119, 122, 135, 151, 186, 206f, 213f, 240-243, 247, 249, 251f, Themistius: 40, 150 Theodor von Mopsuestia: 12 257, 261, 270 Theokrit: 255 Philostratus: 88 Theophilus von Antiochien: 186 Pindar: 33 Platon: 5f, 13, 19-22, 32-34, 40-42, 45, 49, Thomas v. Aguin: 208, 249 52, 55f, 60-64, 66, 72, 76-78, 80-85, 88-Thukydides: 32 Tryphon: 191 90, 95, 100, 104, 107, 109-114, 124, 129, 141f, 150-157, 165, 179f, 186, 200, 202, Xenokrates: 29 Xenophon: 33 222, 224, 226, 228-230, 240, 245f, 250f, 257-259, 261-263 Zenon: 159f Plotin: 4, 6f, 9, 13, 15, 19-21, 24, 39, 41-46,

#### 2.2. MODERNE

Abel, D.C.: 207, 249 Abramowski, L.: 108, 118f, 173, 176, 177f, 184

48f, 51f, 55-64, 71, 75-77, 80, 90-97, 100,

Akrill, J.L.: 40

Alexandre, M.: 27, 193, 206, 213, 242

Allen, R.E.: 111 Altenburger, M.: 10 Amir, Y.: 247

NAMEN 337

Anastos, M.V.: 129 Böhm, Th.: 10, 12-14, 16, 36, 52, 55, 98, 108, 114, 204, 213 Anderson, A.W.: 12, 222, 241, 252 Andia, Y. de: 259 Bolzano, B.: 160 Andresen, C.: 102 Botte, B.: 9, 214 Boukis, Chr.N.: 101 Annas, J.: 180 Apostolopoulos, Ch.: 17, 33, 50-52, 127f, Bratsiotis, P.: 84 134f, 137, 139, 208f, 260f Brennecke, H.Chr.: 108, 119 Aris, M.A.: 79 Brightman, R.: 107f, 110, 114, 123, 134f, Armstrong, A.H.: 36, 51, 81, 86, 88, 98, 143, 177, 192f, 195f Brock, S.: 242 129, 166, 197, 242 Bröcker, W.: 159, 161 Arnou, R.: 20, 90, 93, 132 Bubner, R.: 52, 83 Aspegren, K.: 65, 242 Bucher, A.J.: 23, 99 Atkinson, M.: 93 Aubenque, P.: 42 Buchheim, Th.: 245 Ax, W.: 179, 189f Buffière, F.: 9, 213 Burkert, W.: 78, 104 Balás, D.L.: 20, 50, 52, 55, 60-62, 71, 108, 127-130, 134f, 174, 199-202, 205, 207 Bury, R.G.: 80f Busse, A.: 43 Baltes, M.: 82, 88, 206 Balthasar, H.U.v.: 22, 98f, 101, 105, 193, Cahill, J.B.: 32, 145, 218, 225 249, 253 Camelot, P.T.: 78, 209, 238 Bardolle, M.A.: 12, 34, 214, 218 Canévet, M.: 24, 33, 101, 105, 127, 133, Barmann, B.Ch.: 135 189, 197, 200, 213f, 218 Barnes, M.R.: 119, 122, 172 Cantor: 131 Barnes, T.D.: 21 Carabine, D.: 135, 143, 146, 193, 195f, 242, Bartholomai, R.: 182 252 Bate, H.N.: 213 Castle, E.: 255 Bausenhart, G.: 132 Cavalcanti, E.: 108, 171, 177 Bayer, J.: 102f, 105f, 135, 143, 189, 193-196 Cavarnos, J.P.: 250 Cessi, V.: 85f, 244, 257 Beagon, Ph.T.: 240 Bebis, G.: 13, 34, 64, 103, 214, 220, 222, Cheneval, F.: 109 247, 252 Cherniss, H.F.: 10, 19-21, 33, 243, 249f Beck, H.-G.: 74, 242 Cilento, V.: 81, 90f, 246 Clapsis, E.: 73 Beer, P.: 17 Beierwaltes, W.: 10, 15, 16-19, 22f, 35, 44-Clark, E.: 65 46, 48, 51f, 55f, 61, 63f, 69, 71f, 77, 79-Clarke, W.N.: 168 83, 85-87, 90-94, 96f, 99f, 102-106, 112f, Cornford, F.M.: 111, 152 119-121, 132, 146, 151, 154f, 162-170, Corsini, E.: 124 181f, 189, 193-197, 201f, 204f, 208-211, Coulter, J.A.: 197, 222 215, 219-222, 224f, 242-247, 248, 250, Courcelle, P.: 10, 22 252f, 257-259, 262 Crome, P.: 184f, 196 Beirnaert, L.: 104 Crouzel, H.: 103f, 145 Benitez, E.E.: 155f Csányi, D.A.: 74, 85 Benz, H.: 19, 86, 90, 189, 244 Dalsgaard Larsen, B.: 112, 185 Bergson, H.: 160 Daniélou, J.: 10f, 22, 30, 34, 48, 50f, 69, Bernard, W.: 202, 224, 244 72f, 96f, 101, 103f, 106, 173, 177, 179, Beutler, R.: 166 181, 184f, 193, 206f, 213f, 218, 224, 226, 240, 242, 248-252, 258f, 269 Black, M.: 160 Blanc, J. le: 131 Davidson, D.: 197 Blass, F.: 10 Deck, J.N.: 91 Blum, G.G.: 102 Dedekind, R.: 131 Blum, M.: 54, 269 Deku, H.: 87, 134, 160 Blum, W.: 84, 226 Dennis, T.J.: 18, 51 Blumenberg, H.: 85, 197, 220f, 246 Descartes, R.: 131 Boer, S. de: 206, 213, 259

| Diekamp, F.: 97, 103, 105f, 108, 114, 128,     | Gaiser, K.: 179f                               |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| 135, 173, 177-180, 187f, 195, 197              | Gandillac, M. de: 61                           |
| Dihle, A.: 72                                  | García Marqués, A.: 121                        |
| Dillon, J.: 43, 47, 49, 52, 59, 88f, 98, 112f, | Gargano, I.G.: 11, 13, 213f, 218, 220, 222     |
| 135, 151, 186                                  | Gauss, H.: 80                                  |
| Dinsen, F.: 108, 132                           | Gericke, H.: 40                                |
| Dirlmeier, F.: 86f                             | Gerlitz, P.: 199, 209                          |
| Dodds, E.R.: 242                               | Gersh, St.: 45, 112, 184, 262                  |
| Dohmen, Chr.: 213                              | Gerson, L.P.: 91f, 165f, 170                   |
| D'Ooge, M.L.: 159                              | Geyer, CF.: 13, 98f, 216                       |
| Dörrie, H.: 9f, 16f, 21f, 56, 71, 78, 88, 95,  | Ghellinck, J. de: 173                          |
| 96f, 99, 101, 119, 127, 205, 209, 213, 246     | Gnilka, Chr.: 9, 17, 21, 28-30, 238f           |
| Dörries, H.: 222, 241f, 260                    | Gnilka, J.: 214                                |
| Dover, K.: 80f                                 | Gosling, J.C.B.: 179f                          |
| Drobner, H.R.: 12, 27f                         | Graef, H.C.: 97, 102                           |
| Duclow, D.F.: 108, 128, 130, 135, 164, 195,    | Graeser, A.: 200                               |
| 203, 208                                       | Gregg, R.C.: 145                               |
| Dudley, J.: 86                                 | Gregorios, P.M.: 109, 185                      |
| Dünzl, F.: 13, 24, 32, 76, 84, 96f, 101-103,   | Greshake, G.: 206                              |
| 106, 127, 133, 135, 142, 145-147, 187,         | Grillmeier, A.: 108, 132                       |
| 193-197, 205f, 213, 226, 252, 256-259          | Gronau, K.: 20, 71, 188, 192                   |
| Durand, GM. de: 145                            | Grünbeck, E.: 172f, 175f, 178, 188             |
| Düring, I.: 87                                 | Haas, A.M.: 52, 96, 98-100                     |
| Ebert, Th.: 87                                 | Hacker, P.: 17, 100                            |
| Eco, U.: 83, 249                               | Hadot, I.: 185                                 |
| Elders, L.J.: 109                              | Hadot, P.: 22, 35, 42, 46, 61, 64, 94, 109,    |
| Elert, W.: 22, 107f, 129, 131, 135             | 113, 170, 185                                  |
| Emilsson, E.K.: 19, 189                        | Hagedorn, D.: 28                               |
| Erler, M.: 181f                                | Hägler, RP.: 152-154                           |
| Escribano-Alberca, I.: 82-84, 97, 103f, 106,   | Hahn, H.: 131                                  |
| 214, 254                                       | Halfwassen, J.: 41, 56, 80, 92, 111, 113,      |
| Esper, M.: 12, 28, 105, 131, 133, 162, 197,    | 142, 152, 164, 166-168, 196f                   |
| 209, 213, 215-220, 222f, 225, 260              | Hall, St.G.: 27, 213                           |
| Evangeliou, Chr.: 39, 42                       | Hammerstaedt, J.: 73, 132                      |
| Fabricius, C.: 17                              | Hanson, R.P.C.: 108, 110, 113, 118f, 127,      |
| Feige, G.: 108, 120                            | 132f, 173, 175, 177f, 185f                     |
| Ferber, R.: 151, 159f                          | Harder, R.: 166                                |
| Ferguson, E.: 12f, 30, 32, 34, 47, 54, 62, 64, | Harl, M.: 13, 27, 31, 33, 47, 51, 66, 77, 102, |
| 102, 130, 137f, 203, 213f, 240, 242, 249,      | 202, 214, 227, 242, 258                        |
| 251f, 254, 257f, 260f                          | Harnack, A.v.: 13, 16-18, 22                   |
| Festugière, A.J.: 82, 85, 89, 248              | Harrison, E.F.: 65, 206                        |
| Fetz, R.L.: 86                                 | Hauschild, WD.: 73, 133                        |
| Figura, M.: 73, 96, 101, 106, 127, 206, 208f   | Haykin, M.A.G.: 129                            |
| Filippo, J.G. de: 86f                          | Hegel, G.W.F.: 48, 51, 245                     |
| Flasche, R.: 98, 100                           | Heidegger, M.: 85, 245f                        |
| Forschner, M.: 86f                             | Heine, R.E.: 12-14, 30, 34, 36, 41, 43, 47f,   |
| Frede, M.: 189                                 | 50f, 54f, 59, 63, 65, 76, 97, 102, 104, 107f,  |
| Frege, G.: 131                                 | 114, 118, 133, 137-139, 141, 144-146,          |
| Freudenthal, J.: 88                            | 151, 157, 162, 173, 178, 184, 187f, 193-       |
| Fritz, K.v.: 158-161                           | 196, 203, 208f, 213, 218, 226, 241, 247,       |
| Früchtel, E.: 33, 205                          | 249-252, 254, 257f, 260-262                    |
| Fuhrmann, M.: 28                               | Heitsch, E.: 153, 245                          |
| Furley, D.J.: 159, 161                         | Hennessy, J.E.: 34, 135                        |
| Gadamar H G : 1555 210                         |                                                |
| Gadamer, HG.: 155f, 218                        | Henry, P.: 21, 43                              |

NAMEN 339

| Hicks, R.D.: 87                                | Leisegang, H.: 83                             |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Himmerich, W.: 92                              | Leroux, G.: 166                               |
| Hirschle, M.: 184f                             | Levasti, A.: 102                              |
| Hochstaffl, J.: 102, 135, 138, 150, 157        | Lewy, H.: 102                                 |
| Hoffmann, M.: 44, 151, 155f                    | Leys, R.: 104, 248                            |
| Holl, K.: 97, 202, 242, 261                    | Lieske, A.: 96f, 106                          |
| Hölscher, U.: 153, 245                         | Lilla, S.: 88f                                |
| Horn, G.: 252                                  | Limberis, V.: 249                             |
| Hörner, H.: 27                                 | Lloyd, A.C.: 168, 259                         |
| Hossenfelder, M.: 62, 71, 75                   | Loenen, J.H.: 58, 89, 119                     |
| Hübner, R.M.: 20, 73, 101, 118, 120, 129,      | Logan, A.H.B.: 108                            |
| 132f, 145, 249                                 |                                               |
|                                                | Löhr, G.: 155f                                |
| Hunger, H.: 28                                 | Lorenz, R.: 108                               |
| Huybrechts, P.: 240                            | Löser, W.: 101                                |
| Imbach, R.: 109                                | Lossky, V.: 251                               |
| Ivánka, E.v.: 17, 19f, 74, 103, 135, 189, 195, | Louth, A.: 72-74, 78, 252, 254                |
| 207, 209, 241, 249, 253                        | Luther, W.: 65, 243                           |
| Jackson, H.: 155                               | Lutz-Bachmann, M.: 98                         |
| Jacob, Chr.: 213                               | Maas, P.: 28                                  |
| Jaeger, W.: 21, 28, 32, 34, 50, 105, 238, 250  | MacLeod, C.W.: 11, 31f, 47, 49f, 55f, 58,     |
| Jones, R.M.: 89                                | 60, 62, 64, 66, 96, 102, 106, 118, 137,       |
| Jüngel, E.: 23                                 | 151, 164, 168-170, 213                        |
| Junod, E.: 12, 34, 47, 65, 214, 238, 240f,     | Malherbe, A.J.: 30, 54                        |
| 247, 251f, 257, 260                            | Mann, F.: 10, 28, 108                         |
| Jüssen, K.: 134                                | Margerie, B. de: 213f, 218, 224               |
| Kannengiesser, Ch.: 96, 123, 129, 145, 154,    | Markschies, Chr.: 83f, 90                     |
| 157, 164, 213f                                 | Martín-Lunas, T.H.: 10                        |
| Kees, R.J.: 27, 129f, 132-134, 145, 188,       | Marx, W.: 85f                                 |
| 200, 207, 209                                  | Mateo-Seco, L.F.: 11-13, 15, 17, 30, 34,      |
| Kennedy, G.: 28                                | 129, 139, 147, 240f, 249, 251f, 255, 257,     |
| Kenney, J.P.: 106                              | 259f                                          |
| Kenny, A.: 52, 87                              | Mattioli, U.: 65                              |
| Kim, SJ.: 152f                                 | McDermott, J.M.: 108, 127                     |
| Klauck, HJ.: 36                                | McGinn, B.: 106                               |
| Klock, Chr.: 21, 27-29, 32, 34, 65, 218        | Mees, M.: 12, 65, 213f, 222, 240-242, 251f    |
| Kobusch, Th.: 21, 75, 108, 134-136, 143,       | Meijer, P.A.: 56, 91, 110, 164f, 167, 169     |
| 172f, 177, 187-191, 193, 195                   | Meijering, E.P.: 16-18, 99                    |
| Koch, H.: 97, 106                              | Meissner, H.M.: 17, 21, 27-29, 31-33, 35,     |
| Konstantinou, E.G.: 50, 62, 247, 249f          | 47, 49-52, 59, 65, 70-73, 75, 84, 95, 98,     |
| Kontoulis, G.: 250                             | 101, 124, 192, 195f, 214, 219f, 222, 227,     |
| Kopeček, Th.A.: 108, 110, 114, 119, 172-       | 240, 250, 257-259                             |
| 179, 186                                       | Meredith, A.: 13, 17, 28, 36, 51f, 54-56, 58, |
| Krämer, H.J.: 86f, 91, 112, 209                | 108, 118f, 121, 127-129, 132, 145, 164,       |
| Kremer, K.: 20, 56, 91f, 94, 121, 197, 208     | 167-169, 176, 179, 183f, 188, 191, 195f,      |
| Krevelen, D.A.v.: 77                           | 226, 238, 242f                                |
| Kroll, W.: 39                                  | Méridier, L.: 28                              |
| Künne, W.: 48, 78, 125, 197                    | Merki, H.: 58, 60f, 64, 102, 199, 206-209     |
| Kustas, G.L.: 28f                              | Migliori, M.: 110, 152f                       |
| Langerbeck, H.: 21f, 27, 54, 76, 78, 97, 104   | Miller, M.H.: 152f                            |
| Lattke, M.: 81                                 | Mondolfo, R.: 161                             |
| Lausberg, H.: 29                               | Moore, A.W.: 155, 158-160, 162, 166, 168      |
| LeBoulluec, A.: 179                            | Moraux, P.: 47, 59                            |
| Leibniz, G.W.: 131                             | Moreschini, Cl.: 135                          |
| Leinkauf, Th.: 86                              | Moriarty, R.: 249                             |
| Lamaui, I II 00                                | 141011dity, N., 249                           |

Mortley, R.: 14, 108, 114, 116f, 127, 129, Regen, F.: 165 132, 135, 168, 172f, 176, 178f, 183, 185, Rehn, R.: 179 188-191, 195 Rich, A.M.N.: 89 Mosshammer, A.A.: 60, 70f, 73, 77, 108, Ricken, F.: 108, 245 128, 135, 143, 173f, 177, 188f, 192-195, Riedinger, R.: 10 218, 220, 243, 250 Riedweg, Chr.: 72, 78, 80-82, 104 Moutsoulas, E.: 11, 132, 213 Rijlaarsdam, J.C.: 182, 243 Muckle, J.T.: 97, 101, 242 Risch, F.X.: 108, 114f, 118, 135, 173 Mühlenberg, E.: 19-22, 41, 47-49, 51, 54f, Rist, J.M.: 20-22, 89, 102, 108f, 113, 118, 62, 76, 96, 102-104, 106-108, 114, 119f, 121, 165, 185f, 200, 242 123-131, 133-135, 137, 145f, 150, 152-Ritschl, A.: 13 154, 156f, 161f, 164-168, 170, 172-175, Ritter, A.M.: 10, 12, 14, 36, 64, 73, 102, 177f, 188f, 193, 195, 197, 199, 201, 209, 108, 113f, 118f, 127, 132, 135, 172, 201, 238, 257f 254f Musurillo, H.: 10, 30, 251, 269 Ritter, J.: 85, 87 Naldini, M.: 33 Robin, L.: 155 Nasemann, B.: 142, 184 Robinson, R.: 82 Neubecker, A.J.: 77 Roche, T.D.: 87 Norden, E.: 28 Röder, J.-A.: 17, 28, 33, 36, 65, 103, 123, Normann, F.: 199 209, 260 Norris, F.W.: 116, 173, 178, 180, 186 Roloff, D.: 91 Nygren, A.: 103 Romano, F.: 181f O'Brien, D.: 49, 54 Ross, D.: 87 O'Connell, P.F.: 12, 34, 238, 240-242, 247, Roth, C.P.: 84, 250, 258f 251-254, 260 Roques, R.: 79 Oehler, Kl.: 38-40, 44, 86 Rowe, C.J.: 81 Ohm, Th.: 98 Ruh, K.: 99 O'Meara, D.J.: 165, 184 Runia, D.T.: 109, 206, 240, 253 Oosthout, H.: 90, 92, 167 Russell, B.: 78, 160 Rutten, Chr.: 42 O'Rourke, F.: 102 Osborne, C.: 173f, 197 Ryle, G.: 152 Otis, B.: 252 Sallis, J.: 179f Salmona, B.: 129 Panagopoulos, J.: 132, 135, 214 Pannenberg, W.: 10, 13, 19, 54 Sambursky, S.: 112 Pelikan, J.: 135, 169 Schäublin, Chr.: 12, 213 Pellegrino, M.: 17, 71 Scheffczyk, L.: 16 Pépin, J.: 9, 213, 242 Schmidt, M.: 72, 100 Peradze, G.: 10 Schmitt, A.: 98, 244 Peri, C.: 12, 32, 34, 78, 238, 240f, 247, 248 Schmitz, H.: 155 Peroli, E.: 16, 50, 71, 127, 192f, 205, 207-Schneider, A.: 75, 102 Schofield, M.: 179f 209, 220, 250 Schönborn, Chr.v.: 132, 199 Pesch, O.H.: 206 Peters, A.: 206 Schönrich, G.: 179 Pietsch, Chr.: 41 Schroeder, F.M.: 94, 197 Pines, S.: 112 Schubert, A.: 189f Places, E. des: 184 Schubert, V.: 90 Pottier, B.: 132f Schwager, R.: 133 Prauss, G.: 246 Schwyzer, H.-R.: 9, 61, 165 Quasten, J.: 242 Seel, M.: 197 Ouispel, G.: 102 Seibt, Kl.: 120 Rahner, H.: 65, 96 Sellin, G.: 135 Rahner, K.: 100, 102, 206 Sesboüé, B.: 108f, 119, 173, 177, 185 Rausch, H.: 77, 81-83, 85, 87 Shaw, G.: 112 Reale, G.: 81, 151, 156 Sheldon-Williams, I.P.: 242, 252, 258

NAMEN 341

Sheppard, A.: 182 Viller, M.: 102 Vinzent, M.: 14, 119-121, 171 Sicherl, M.: 184 Sieben, H.-J.: 50, 74, 126, 172, 179 Vogel, C.J. de: 10, 16, 119, 151, 155f, 164, Siegmann, G.: 56, 63, 93, 168, 244, 248 244 Simon, M.: 65 Vogt, H.J.: 132 Simone, R.J. de: 108f, 184 Völker, W.: 56f, 62, 65, 69, 71, 74, 76, 78f, 96f, 101, 103f, 106, 128, 129, 219f, 247, Simonetti, M.: 10f, 14f, 30, 108, 114, 118f, 251, 259 145, 173, 213f, 218, 225, 251, 269 Vorgrimler, H.: 206 Skimina, St.: 28 Vries, G.J. de: 81 Skouteris, K.: 199 Smith, A.: 95 Waszink, J.H.: 211 Sodano, A.: 184 Watson, G.: 47, 83, 242, 244, 248 Wehrli, F.: 153, 159f Solmsen, F.: 162 Sonderegger, E.: 112 Weissmahr, B.: 134 Soulez, A.: 179 Weiswurm, A.A.: 97, 106, 135, 187-191, Špidlík, T.: 207 252f Spira, A.: 27f, 33, 63f, 145, 148, 169, 255 Wenzel, R.: 98 Spitzley, Th.: 83 Whitman, J.: 213 Whittaker, J.: 88f, 111, 114, 133, 155, 165, Staats, R.: 106 Stead, G.C.: 10, 18-21, 70, 73, 77, 112, 118, 168, 194-196, 200 129, 132, 169, 186, 190, 240, 242 Wickert, U.: 214 Steel, C.: 182 Wickham, L.: 114, 120 Steenberghen, F.v.: 159, 161 Wiefel, W.: 24 Wiles, M.: 19, 108, 178 Stein, A.: 28 Stenzel, J.: 40, 44, 80, 90, 109, 126, 150f, Williams, B.: 180 Williams, R.: 118, 251 158 Winden, J.C.M.v.: 17, 52 Stiegele, P.: 108, 114 Strange, St.K.: 42 Winslow, D.F.: 214 Stritzky, M.-B.v.: 19f, 75, 77, 78, 82, 94, 96, Winston, D.: 249 106, 205, 208f, 256f Witt, R.E.: 88 Studer, B.: 14, 19, 27f, 108, 122, 127, 133, Wolfson, H.A.: 114 Woods, M.: 86 Sweeney, L.: 108, 121, 132, 135, 138f, 141f, Young, F.M.: 106, 135 155, 157, 159-162, 164, 166-168, 205 Zekl, H.G.: 110, 153f Zeller, E.: 88 Sykes, D.A.: 145 Szlezák, Th.: 81, 92, 179f Zemp, P.: 134 Tarchnišvili, P.M.: 10 Zintzen, Cl.: 106 Taylor, A.E.: 155 Techert, M.: 23 Terrieux, J.: 71 Theiler, W.: 90, 166 Townsley, A.L.: 204, 244f Trimpi, W.: 210, 222 Troiano, M.S.: 179 Tugendhat, E.: 40, 48, 60, 86, 120 Ullmann, W.: 55, 125, 127-133, 135, 137f, 145, 157, 167 Underhill, E.: 100 Uthemann, K.-H.: 108f, 119, 130, 134f, 172-179, 185 Vaggione, R.P.: 108, 172 Vandenbussche, E.: 108, 114, 176

Verghese, T.P.: 17, 134, 143, 193

Verra, V.: 42

#### 3. SACHINDEX

# 3.1. BEGRIFFE

Abfall: 206, 239 Absolut: 73 Abständigkeit: 134, 193f, 212, 228, 254 Credo: 17 Abstraktion: 46, 60, 204, 213, 215, 223, Dauer: 44 242, 244, 247, 269 Demiurg: 181 Affekt: 58-60, 64, 209 Affirmation: 117 Agennesie: 78, 108, 114f Ähnlichkeit: 73, 91, 110, 172, 175, 206 Akt/aktuell: 104, 131-134, 136, 143, 148, 159-161 Dike: 32 Diskretes: 4f, 38-43 Akzentrhythmik: 28 Allegorie/Allegorese: 7, 9-12, 69, 211-227, Älter: 110-113 Anagogé: 27, 69f, 216, 218, 220 Anähnlichung: 3, 5, 7, 19, 49-51, 58, 60, 72, Einfachheit: 77, 141 76, 82, 84, 88, 94, 197-213, 215-218, 222, 228-231, 235f, 247, 252, 254, 256f, 269 Analogie: 46, 89, 213, 216f Andersheit: 45f, 48, 55, 72, 92-94, 117f, 141, 164, 221f, 262 258f Anfang: 41, 47, 50, 55, 110, 112, 134, 141, 152, 174, 179 228, 253, 259, 268 Angemessenheit: 28 Angesicht: 78 Elle: 39, 43f Emanation: 118 apophatisch: 123, 136, 148 Auferstehung: 100, 263 Aufstieg: 12, 31, 33, 46, 50, 61, 70f, 73, 76, 80, 89-91, 97, 103-106, 139, 142, 163, Endliches: 69, 136 196, 198, 203, 208, 216-218, 224, 230f, Entstehen: 89 236, 240f, 244, 247-251, 255, 257 Auge: 72, 83, 241, 249 Augenblick: 105 243, 251, 253f Bedeutung: 191f Bedürftigkeit/Un-: 49, 72 Erlebnis: 99, 104 Befreiung: 90 Begierde: 105, 259 Beispiel: 35, 65, 73 Besonnenheit: 33, 81 Exegese: 3, 69 Betrachtung (vgl. Theoria): 33, 61, 69, 71f, Extension: 54 Bewegung: 13f, 44, 50, 106, 111, 119, 141, 155, 161f, 193, 203, 256, 261-263 Felsspalte: 256-264 Bibel: 65, 212-227 Fläche: 40 Bild/Abbild: 7, 19, 35, 84, 90, 175, 199-211, 221, 224, 230, 235, 263, 269

Bildhauer: 209, 242

Böses: 50, 60f

Christologie / Christologisch: 202, 241 Chronologie: 6, 34, 144-147 Denken: 29, 61f, 82, 85f, 90-94, 134, 155, 164, 181, 183, 222, 245f, 262 Differenz: 7, 44, 71, 73, 77, 90, 92-94, 164-168, 192-197, 200, 214, 220f, 223, 228-230, 236, 253f, 258, 269 Dornbusch: 202, 238-247 Dunkelheit: 71, 74, 78, 102, 146, 225, 248-Eigenschaft: 78, 125-127, 130, 132 Einheit/Eines: 40, 44, 46, 52, 55f, 58, 90-94, 97, 106, 109-115, 121f, 123, 129, 132, 134, 141f, 151-154, 164-170, 171, 176, 179, 194, 196, 201f, 204f, 210, 221f, 246f, Einung: 6, 9, 93-95, 97, 100, 105f, 201, 220, Einziggeborener (vgl. Sohn): 49, 118, 128 Ende: 41, 47, 54f, 70, 76, 105, 110, 112, 134, 138, 141, 150, 152, 157, 159f, 174 Erfahrung: 96, 100-102, 268 Erkenntnis: 29, 33, 46, 49, 54, 71f, 83, 85, 89, 93, 104, 109, 171, 181, 183, 187, 196, Erlösung: 103, 133, 263 Eschatologie: 103, 209 Etwas: 45, 48, 93, 194f Ewigkeit: 50f, 74, 81, 85, 111f, 161, 205 Existenz: 59, 76, 109, 152, 193 Finsternis (vgl. Dunkelheit) Flucht: 60 Form: 44f, 55, 164f

Fortschritt: 50, 106, 149

SACHEN 343

| Freibait: 56 95 121 197 102f 200 209f          | Vategorie: 42                                                                                                  |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Freiheit: 56, 85, 121, 187, 192f, 200, 208f,   | Kategorie: 42                                                                                                  |
| 230, 240, 247, 249f, 260f, 268                 | Kirche: 101-103                                                                                                |
| Früher (vgl. jünger)                           | Kleid/Fell-: 202-204, 206, 220, 242f, 251                                                                      |
| Ganzes: 41, 138, 141, 151f, 160                | Knechtschaft: 209                                                                                              |
| Gegensatz/-teil: 37, 48-50, 54, 124f, 129,     | Kontinuierliches: 4f, 38-43, 156, 158f                                                                         |
| 143, 155f                                      | Konvention: 177, 179f, 184                                                                                     |
| Geist: 63, 71, 88, 90-94, 121f, 125, 129, 142, | Körper/körperlich: 40, 75, 150, 189, 192,                                                                      |
| 154, 164, 190, 193, 201, 205, 216, 224,        | 256-258                                                                                                        |
| 244-246, 262f                                  | Kosmos: 43, 112, 119f, 181, 183                                                                                |
| Geist, Hl.: 49, 100, 123f, 127-129, 132,       | Kraft: 119, 128, 162                                                                                           |
| 171f, 187, 208                                 | Kreis: 111, 219                                                                                                |
| Gerechtigkeit/Un-: 49, 59, 81                  | Kreuz: 100                                                                                                     |
| Geschaffenes/Un-: 54, 128, 135, 193f,          | Lauf: 31, 33-35, 50                                                                                            |
| 200f, 203, 235                                 | Laut: 189-194                                                                                                  |
|                                                |                                                                                                                |
| Gestalt: 44f, 55, 81, 155, 164f                | Lebensform/Leben: 12, 18, 22, 31, 35f, 38,                                                                     |
| Glaube: 28, 100, 197                           | 45, 48f, 51f, 60, 64-66, 73, 85, 88, 91, 93,                                                                   |
| Gleichaltrig: 110, 112                         | 96, 120, 200, 208, 236, 239, 254f, 263,                                                                        |
| Gleichheit: 110                                | 268                                                                                                            |
| Gnade: 7, 10, 12, 19, 76, 100, 206, 209, 216,  | Lehrer: 28, 220f, 223, 226f, 230f, 236f, 251,                                                                  |
| 230f, 236, 239, 241, 260, 268                  | 255, 268                                                                                                       |
| Grenze: 4, 17, 37f, 40, 43, 45, 47f, 51, 54f,  | Leib/Leiblichkeit: 63, 89, 207, 216, 235                                                                       |
| 60-63, 70, 75f, 84, 92, 124-126, 129f, 134-    | Licht: 15, 33, 77, 90, 146, 202, 210, 241,                                                                     |
| 143, 168, 215, 256                             | 242-246, 248f                                                                                                  |
| Grenzenlosigkeit: 38, 44, 47, 55, 63, 75       | Liebe: 103, 259                                                                                                |
| Größe: 39, 44, 126f, 150, 162, 169             | Linie: 111                                                                                                     |
| Grund/Ur-: 51, 56, 61, 85, 88, 90-94, 121,     | Lüge: 202                                                                                                      |
| 141f, 164, 167, 200, 204, 210, 215f, 220,      | Macht/Mächtigkeit: 49, 58, 71, 93, 119-                                                                        |
| 224f, 230, 235, 243, 268                       | 125, 129, 139, 166-169, 205, 262                                                                               |
| Gutheit/Gutes: 33, 37f, 47-50, 53-63, 70,      | Maß: 39f, 43f, 55, 61, 92                                                                                      |
|                                                |                                                                                                                |
| 80-84, 89, 123-126, 129f, 142, 169f, 200-      | Materie: 75, 86, 118, 128, 164, 167                                                                            |
| 203, 210, 261                                  | Meinung: 29                                                                                                    |
| Haggada: 11f, 69                               | Menge: 39                                                                                                      |
| Häresie: 17, 65, 98                            | Metapher: 7, 15, 197f, 201, 212f, 216f,                                                                        |
| Hellenisierung: 13, 16, 98                     | 220f, 225, 230, 236, 269                                                                                       |
| Hinzufügung: 150f, 158-160                     | Mischung: 126                                                                                                  |
| Historia: 69, 212-227                          | Mitte: 41, 141, 152                                                                                            |
| Homonymie: 173                                 | Mönch: 13, 30                                                                                                  |
| Hörer: 27                                      | Mysterium: 72, 100                                                                                             |
| Hymnus: 81, 182                                | Mystik: 3, 17, 52, 69, 80, 90, 96-106, 228,                                                                    |
| Hypostase: 18, 49, 92, 205                     | 268                                                                                                            |
| Idee: 33, 61f, 150, 153, 182, 202              | Mythos: 176, 197                                                                                               |
| Identität: 45, 200                             | Nachahmung: 65                                                                                                 |
| Implikation, philosophische: 3-5, 15, 16-      | Nachfolge: 209, 261                                                                                            |
| 24, 52, 269                                    | Nacht (vgl. Dunkelheit)                                                                                        |
| Inkarnation: 103, 133, 226, 247, 259           | Name/Benennung: 77f, 108, 171-186                                                                              |
| Innerer Mensch: 90, 224                        | Natur: 43, 178f                                                                                                |
| Innerlichkeit: 83                              | Negation: 114-118, 137, 152f, 155, 197                                                                         |
| Intelligibel: 42, 71f, 89, 93, 128f, 139, 161, | Neidlosigkeit: 56, 58, 170                                                                                     |
|                                                | Nichts: 55, 93, 164                                                                                            |
| 167, 193f, 199f, 243, 263                      | and a second |
| Intuition: 97, 103                             | Notwendigkeit: 165                                                                                             |
| Jünger: 110-113                                | Ort: 91, 142, 260                                                                                              |
| Kappadokier: 98                                | Orthodoxie: 17                                                                                                 |
| Kataphatisch: 123                              | Person: 19, 61                                                                                                 |
| Katechese: 65                                  | Pferd: 31-34                                                                                                   |
|                                                |                                                                                                                |

Platonismus: 16-24

Plötzlich (vgl. Augenblick): 80 Sinne/sinnlich: 61f, 70-73, 75, 90, 189, 228, Polis: 83 235, 243, 251, 268 Potenz/potentiell: 83, 131-134, 142f, 148, Sohn (vgl. Einziggeborener): 49, 118, 123-159-162 129, 132, 144f, 154, 171-174, 187 Prädikat: 40 Sophistik, Zweite: 27f Predigt: 27 Sotadeus: 36 Priester: 13. 30 Soteriologie: 209 Prinzip: 61, 87, 120, 170 Später (vgl. älter): 109 Privation: 108, 114-118, 148 Spiegel: 83f, 93, 196, 248f Progressus in infinitum: 51 Sprache: 7, 71-73, 77, 81, 84, 171-198, 214f, Proömium: 27-36 218, 229-231, 236, 247, 268 Protreptik: 35, 64-66, 221f, 225-227, 230, Ständigkeit/Stand: 13f, 50f, 62, 91, 256, 261-263 236f, 247, 251, 254, 263 Stetig: 86f, 155 Punkt: 159 Pupille: 83 Stoa: 7, 9, 17, 29, 58, 176 Quantität: 37-46, 47f, 55, 137, 155f, 158-Streben: 38, 50-52, 62-64, 70, 87, 100, 105, 161 139, 203f, 208, 212f, 217, 220, 230, 235, Quelle: 201 241, 249, 256, 263, 268 Raum: 86, 159, 193, 245 Stufung: 123-128, 136, 146, 148f, 187, 229, 267 Rede: 42 Regress: 86, 161-163 Sünde: 64 Reinigung: 46, 72, 90, 208, 242, 249, 261, Symbol: 184, 197, 213 268 Tätigkeit: 48, 88, 146 Täuschung: 202, 245 Relation: 119 Rhetorik: 27-30 Teil/teilbar: 40, 72, 76, 86, 117-119, 141, Rücken: 78. 139 151f. 154. 159 Rückkehr/Rückgang: 61f, 91-93, 105, 206, Teilhabe: 3, 7, 19, 35, 38, 43, 56, 58-63, 212f, 220, 224f 111f, 126, 129, 132, 153, 173, 199-217, Ruhe: 91 226, 229, 231, 241, 247, 249, 260, 268 Sättigung: 51, 162, 249, 256, 258f Teilung: 150f. 158-160 Sakramente: 12, 101, 225 Theophanie: 8, 12, 51, 238-264, 268 Theoria: 69-95, 107, 212-227, 235-238 Schlaf: 102 Schlechtes: 47, 49, 54, 60 Theurgie: 9, 97, 182 Schönheit: 33, 56f, 62f, 75, 80f, 84, 105, Transzendenz: 14, 113, 118 138-140, 202, 223 Trinität: 5, 129, 132, 200, 202, 229 Schöpfung: 70, 102, 254 Tritheismus: 129 Schriftsinn: 12 Tugend: 7, 29-33, 37f, 46, 47-53, 58-66, 69f, Schuh: 202f 72, 149, 208, 210, 214, 218, 220, 225, 236 Schweigen: 77, 135, 183, 185, 196f Typologie: 11 Seele: 32f, 50-52, 70, 72f, 80f, 83f, 89f, 94f, Übel: 77 103-105, 164, 178, 184, 187, 203, 206, Umfassendes: 54, 76, 138-141, 168 Unbegrenztheit: 38, 44, 48, 55, 58, 61-63, 223f, 226, 241, 248-250, 257 Sehen/Schau: 33, 51, 71, 73, 78, 91f, 106, 70, 137-143 Unendlichkeit: 6f, 17, 24, 44, 48, 55, 64, 137, 146, 228, 247, 251-254, 256 Sein/Seiendes: 45, 60, 70-72, 81f, 85, 89, 70, 72, 104, 106, 123-170, 205, 215, 217, 91-94, 113, 116, 126, 128, 139, 162, 164, 222, 229f, 235f, 254, 260, 267f 173, 180, 190, 195, 200, 203, 205, 235, Unfaßbarkeit: 123, 135, 145, 148 241, 243-247, 262, 268 Ungewordenheit: 108, 171-174 Selbigkeit: 45f, 55, 72, 92 unio: 90 Selbsterkenntnis: 52, 64, 82, 84, 94, 224, Unterordnung: 145 Urbild (vgl. Bild): 81, 223 225, 228, 231, 235 Selbstgenügsamkeit: 51, 258 Ursache: 56, 72, 85, 89, 109, 113, 120, 155, Sensibel (vgl. Sinne): 19, 42, 128f, 199f 170, 203, 252

Sichtbar/un-: 69-71, 74

SACHEN 345

Ursprung: 51, 91-93, 102, 175, 201, 210, 243 usus iustus: 21, 28, 51f, 238, 263 Vater: 123, 127, 129, 145, 148, 154, 171-Veränderung/Unveränderlichkeit: 72, 80, 124, 129, 180, 239, 263 Vergehen: 89, 161 Verlangen: 37, 62, 104, 257 Vermögen: 48, 60 via negativa: 17 Vielheit: 92, 113, 115, 151f, 154, 167, 204, 258 Vollkommenheit/Vollendung: 31, 35, 37f, 43, 47, 50, 63f, 124f, 128, 160f, 197, 206, 248, 263 Vollständigkeit: 138, 160 Vorsehung: 178, 182 Wahrheit: 29, 59, 81f, 85, 89, 202, 241,

242f, 244-248, 252

Wahrnehmung: 19, 29, 38, 43, 72, 146, Wandelbarkeit/Un-: 74, 123f, 134, 136 Weg: 12 Weisheit: 33, 49, 59, 87 Werden: 81f, 109f, 161, 171, 173 Wesen: 6, 78, 93, 108, 119, 126, 134, 148, 161f, 167, 171-174, 183, 187, 194, 228, 245 Wille: 119, 121, 178, 200, 207, 230, 236, 240f, 247, 249, 268 Wirkung: 108, 121f, 172, 174f, 185 Wissen: 82, 85, 144 Zahl: 40, 43-45, 55, 150, 158, 160, 169 Zehn: 39, 43f Zeit: 42, 44, 55, 81, 86f, 90f, 110-112, 142, 160, 162, 194, 197, 221, 245 Zeugung: 118

# 3.2. GRIECHISCHE BEGRIFFE

Ziel: 48, 52, 244

άγαθός: 49, 56f, 60, 89, 142 άγάπη: 51f, 88, 259 äyeiv: 33, 240 άγεννησία: 6, 108, 114-116, 129, 148, 176-178, 183f, 187, 190, 194, 229 άγε(ν)νητος: 14, 89, 108-110, 114, 117f, 173 άγῶν: 32 άδιάστατος: 132, 134, 194, 212, 216, 228, 267 άδιεξιτήτος: 44, 169 ἄδυτον: 101, 225, 237 άεικίνητος: 89 άθάνατος: 89 άθεος: 77 άίδιος: 74 αΐνιγμα: 217, 223 αΐσθησις: 37f, 132, 202, 244f, 250f αίσθητόν: 19, 47 αίτία: 85, 89, 155 άκολουθία: 217, 223, 226, 230, 248 **ἄκτιστος: 143** άλήθεια: 59, 202, 245 άληθής: 29, 81, 252 άληθινός: 28 άλληγορία: 213f, 217, 219f, 222f, 225, 241, 257, 267 άλλοίωσις: 204 ἄλογον: 251

άμα: 119 άμείωτον: 203 ἄμορφον: 45, 165, 168 άμφίβιον: 207 άνάβασις, άνιέναι: 14, 251 άναγωγή: 217f άναλογία: 89 άναυξές: 203 άνείδεον: 45, 165, 168 άνενδεής: 126 άνέφικτος: 146 άόρατος: 28 άόριστος: 37, 43, 48, 54, 133, 137, 151, 166 άπάθεια: 77, 207, 209, 247 άπειρία: 45, 166-168 ἄπειρον: 41, 43-45, 48, 55f, 63, 127, 133, 150-152, 154-156, 158, 165f, 168f άπεράτωτος: 37, 54 άπερίληπτος: 48, 169 άπλότης: 77, 126 άποκατάστασις: 242, 261 άπόφασις: 114-117 άπροσδεές: 72 άρετή: 13, 29, 31f, 35, 37, 47, 49, 54, 58, 60, 62f, 207f, 228, 236, 248, 254f, 261, άριθμός: 39, 44, 169

άρχή: 85, 89, 165, 201, 207

| ἄτρεπτος: 74                                | έπιστήμη: 29, 81                              |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| αὕξη: 204                                   | έπιστροφή: 51, 93                             |
| άφαίρεσις: 7, 89f, 114, 204, 208f, 215-218, | έπιφάνεια: 39                                 |
| 221, 224, 235f, 239, 242, 248f, 258, 268    | ἔργον: <i>122</i>                             |
| ἄφθαρτος: 89                                | ἔρως /ἐρᾶν: 51f, 63, 87, 93, 105, 243, 259    |
| βίος: 34-36, 208                            | εύπείθεια: 30                                 |
| βλέπειν: 96                                 | εὐσέβεια: 238, 254                            |
| βλίτυρι: 176, 190                           | ἔφεσις: 59, 62                                |
| γένεσις: 114, 204                           | έφικτός: <i>144</i>                           |
| γεννητός: <i>173</i>                        | ἡδονή: <i>41</i>                              |
| γένος: 154-156, 262                         | ἥθος: <i>36</i>                               |
| γνόφος: <i>74, 252</i>                      | θεᾶσθαι: 74, 77, 80                           |
| γνῶσις: <i>49, 71, 89, 104</i>              | θεῖν: <i>77</i>                               |
| γραμμή: <i>39</i>                           | θεῖον: 52, 88, 138f                           |
| γυμνός: 217, 242                            | θεογνωσία: <i>101</i>                         |
| δεκάς: 43                                   | θεός: 49f, 58, 60f, 73-77, 88, 104, 109, 113, |
| διαίρεσις: 150, 158                         | 199, 211, 221, 239, 246                       |
| διάνοια: 183, 189, 202, 217, 243            | θέσις: <i>177f</i>                            |
| διάστασις: 193, 196, 199, 212, 228, 254,    | θεωρία /θεωρεῖν: 6, 33, 43, 59, 61, 65, 69-   |
| 267                                         | 74, 77f, 80f, 85, 87-90, 95-97, 106f, 171,    |
| διάστημα: 134, 143, 193f, 196, 199, 212,    | 208, 210-215, 220, 222-226, 228-231, 236,     |
| 215, 228, 254, 267                          | 251, 254f, 257, 259, 263f, 267                |
| διαφορά: <i>126</i>                         | ἴδιος: <i>37, 48</i>                          |
| διδάσκαλος: 220                             | ίδιότης: <i>45</i>                            |
| δικαιοσύνη: 59                              | ΐλλιγγος: 75                                  |
| διωρισμένον: 38f, 42f                       | ἵππος: <i>32</i>                              |
| δόξα: 29, 245, 250                          | ίστορία: 11, 65, 69, 211, 213f, 216f, 222-    |
| δουλεία: 209                                | 226, 230, 236f, 248, 251, 268f                |
| δρόμος: <i>31f, 35</i>                      | καθαρότης: 251                                |
| δυάς: 151, 166                              | κακία / κακός: 49, 54, 60, 62, 138-140,       |
| δύναμις: 48, 70f, 119-123, 160, 166-170     | 142f, 204, 207f                               |
| εἴδησις: 252                                | κάλλος: 56, 63                                |
| εἴδωλον: 253                                | καλός: <i>138f</i>                            |
| είκών: 205f, 208, 215f, 226, 235, 253, 263, | κατάληψις: <i>144</i>                         |
| 268                                         | κατασκευή: <i>139</i>                         |
| ἔκστασις: 93, 105f                          | κίνησις: 119                                  |
| ἔμφασις: 10, 191, 217                       | κοινωνία: <i>132</i>                          |
| ἔν/εἴς: 93, 109, 113, 121, 151, 165, 169    | κόπος: <i>77</i>                              |
| έναντίος: 54, 139                           | κόρος: <i>51, 256, 258f, 262</i>              |
| ένδεές: 202                                 | κτίζειν: 143                                  |
| ένέργεια: 52, 85, 88, 108, 118-122, 148,    | λήμη: <i>74</i>                               |
| 170, 172, 174-178, 180, 183, 185            | λογικός: 28                                   |
| ἐνότης: 103                                 | λογισμός: <i>238f, 248</i>                    |
| ένοῦσθαι: <i>119</i>                        | λογιστικόν: 250                               |
| έντελέχεια: 59, 160                         | λόγος: 39, 72, 194, 204, 223                  |
| ἔνωσις: 9, 103, 259                         | μέγεθος: <i>39, 44, 169</i>                   |
| έξαίφνης: 80                                | μέθεξις: <i>206</i>                           |
| έξις: 49                                    | μεθόριον: <i>207</i>                          |
| έξουσία: 124                                | μερισμός: <i>119</i>                          |
| έπέκεινα: 84                                | μέρος: <i>117</i>                             |
| έπέκτασις: 6, 106, 235, 268                 | μεταβολή: <i>204</i>                          |
| έπιθυμία: 37, 51, 62, 105, 139, 256f, 259   | μετέχειν: 37                                  |
| έπίνοια: 176-178, 180, 183-185, 188, 189,   | μετουσία: 199, 203, 206, 208                  |
| 191                                         | μέτρον: <i>37, 43f</i>                        |
|                                             | . VE.                                         |

SACHEN 347

| μίμησις: 65, 238, 268                                               | ποιότης: <i>126</i>                              |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| μῖξις: 126                                                          | ποιοῦν: <i>109</i> , <i>167</i>                  |
| μοναχῶς: <i>165</i>                                                 | πολυπραγμοσύνη: 195, 215                         |
| μονοειδές: <i>81</i>                                                | ποσόν/ποσότης: 37-39, 41-44, 50, 55, 70,         |
| μυσταγωγεῖν: 101                                                    | 155f                                             |
| μυσταγωγία: 101                                                     | πρᾶγμα: <i>173, 178</i>                          |
| μυστήριον: 28, 101                                                  | πρᾶξις: <i>66</i>                                |
| μυστικός: <i>101</i>                                                | πρέπον: 28                                       |
| νεώτερος: 111                                                       | προκοπή: 223                                     |
| νόημα: 190                                                          | προσάγειν: 238, 248                              |
| νόησις: <i>61, 86, 188</i>                                          | προσδεές: 202                                    |
| νοητός: 19, 56, 72, 75, 88, 143, 185                                | πρόσθεσις: <i>150, 158</i>                       |
| νόμος: 182                                                          | πρόσφορον: 28                                    |
| νοῦς/νοεῖν: 86, 88, 91, 93, 142, 146, 169,                          | πρόσωπον: 132                                    |
| 205, 224, 242f, 245f, 250f, 253, 256, 258f,                         | πρότερος: 109, 113                               |
| 261-263                                                             | σαφήνεια: 29                                     |
| ψεῦδος: 245                                                         | σημαινόμενον: 190f                               |
| ὸδηγία: 248                                                         | σημασία: 173                                     |
| οίκεῖον: 28                                                         | σκηνή: 255                                       |
| οίκονομία: 251                                                      | σκοπός: 30f, 35, 52, 69, 138f, 148, 200,         |
| δλος: 138                                                           | 217, 238f, 261, 267                              |
| όμοειδές: 118                                                       | σοφία: 59                                        |
| ομοιούσιος: 17f, 118                                                | στάδιον: 35                                      |
| όμοίωμα: 50                                                         | στάσις: 37, 50f, 62, 105, 256, 259, 261-263      |
| ομοίωσις: 5, 9, 49, 58, 60f, 76, 199f, 205f,                        | στέρησις: 115f                                   |
| 208, 210f, 221, 238-240, 257, 267                                   | συμβεβηκός: 42, 150, 194                         |
| όμολογεῖν / όμολογία: 48f, 124, 128f,                               | συνεχές: 38f, 42-44, 86                          |
| 138                                                                 | σχῆμα: 256                                       |
| όμοούσιος: 17f, 118                                                 | σῶμα: 39, 89                                     |
| όμοφυές: 118                                                        | τέλειος /τελειότης: 35-38, 47, 138               |
| όμφαλός: 255<br>50: 22, 71f, 81, 202, 242, 244                      | τέλος: 48, 52, 76, 80, 89, 138, 208<br>τόπος: 39 |
| ὄν: <i>33, 71f, 81, 203, 242-244</i><br>ὄνομα: <i>172, 174, 185</i> | τραγέλαφος: <i>176</i>                           |
| ονομα: 172, 174, 183<br>όρᾶν: 73, 75, 93                            | τρόπος: 158                                      |
| όρασις: 93                                                          | ύλη: 47, 59                                      |
| όρεκτός: 50, 203, 235                                               | ύπεροχή: <i>89</i>                               |
| ŏρεξις: 62, 203                                                     | ὑπόδειγμα: 238, 263, 269                         |
| ὀρμή: 201                                                           | ύπογραφή: 117                                    |
| ŏpog: 37f, 45, 47f, 70, 127, 133, 143                               | ύπόνοια: 9                                       |
| ούσία: 73, 91, 95, 108-110, 114f, 117-120,                          | ὑπόστασις: 43, 73, 132, 185                      |
| 122, 125f, 128, 130, 132, 144, 148, 150,                            | ὕστερον: <i>109, 113</i>                         |
| 164, 171-178, 183-185, 187, 190f, 195,                              | φαινόμενον: 75, 198, 223f                        |
| 208, 228, 236, 253, 267f                                            | φαντασία: 243-245, 248, 250                      |
| πάθος: 59, 207-209, 238f, 242                                       | φθίσις: 204                                      |
| πέρας: 38, 43, 45, 47, 51, 56, 63, 127, 138f,                       | φθορά: <i>204</i> , <i>256</i>                   |
| 155f, 158, 168                                                      | φύσις: 49, 70, 74, 143, 155, 178-180, 206,       |
| περιαγωγή: 226                                                      | 212, 216, 228, 267                               |
| περιφορά: <i>81</i>                                                 | φῶς: <i>248</i>                                  |
| πηγή: 201                                                           | φωταγωγία: 238, 240, 242                         |
| πῆχυς: <i>43f</i>                                                   | <b>χ</b> αρίς: 33                                |
| πίστις: 219                                                         | χειραγωγία: 30, 220, 269                         |
| πλῆθος: <i>39, 154</i>                                              | χορεία: 201                                      |
| πνεῦμα: 32                                                          | χορηγία: 201                                     |
| ποιητικός: <i>143</i>                                               | χρῆσις: 29, 51, 169                              |
|                                                                     |                                                  |

χρόνος: *39* χώρα: 156 ψεῦδος: 202, 244 ψυχή: 32, 226

ώφέλεια: 220